
healingwings.net 

马太福音系列讲道 85 

不可能完成的任务 
马太福音 19 章 16～26 节 

维保罗牧师 2007 年 4 月 22 日 

翻译：甘晓春 2025 年 7 月 22 日 

 

今天早晨我们要讲的经文出自马太福音 19 章 16 至 26 节。请听

神的话语： 

“有一个人来见耶稣说，夫子，我该作什么善事，才能得永生。

耶稣对他说，你为什么以善事问我呢？只有一位是善的。你若要进

入永生，就当遵守诫命。他说，什么诫命。耶稣说，就是不可杀人，

不可奸淫，不可偷盗，不可作假见证，当孝敬父母。又当爱人如己。

那少年人说，这一切我都遵守了。还缺少什么呢？耶稣说，你若愿

意作完全人，可去变卖你所有的，分给穷人，就必有财宝在天上，

你还要来跟从我。那少年人听见这话，就忧忧愁愁地走了。因为他

的产业很多。耶稣对门徒说，我实在告诉你们，财主进天国是难的。

我又告诉你们，骆驼穿过针的眼，比财主进神的国还容易呢。门徒

听见这话，就希奇得很，说，这样谁能得救呢？耶稣看着他们说，

在人这是不能的。在神凡事都能。” 

以上是神圣言的宣读。我们一同祷告： 

天父，我们恳求你藉着你的话语和圣灵赐我们智慧，使我们明白

https://healingwings.net/


救主在此处所传讲的教训。父啊，求你赐我们智慧，赐我们良善。我

们祷告，愿你坚固我们的信念，也引导我们的心思意念归向那唯一能

赐真确据与安慰的源头。帮助我们因基督得以明白这些属天荣耀的事。

奉救主耶稣基督的名祷告，阿们。 

今天你为什么来到这里？我不是说见到你不好，当然很好。或许

你已经是基督徒了，你来到这里是为了敬拜和尊崇上帝。你早上醒来，

心里说：“今天是主日，我们要去教会，要敬拜神，要荣耀神。” 

也许你来是为了更深地明白神对你的爱；也许是为了更坚固地持

守你该如何生活、如何回应这份爱。你是来遇见基督，从祂的话语中

认识祂，在圣礼中领受祂。耶稣说我们要吃祂、喝祂。你愿意作一个

忠心的基督徒。 

一间忠心的教会应当透过话语和圣礼将耶稣呈现在人面前，这正

是教会的使命。因此，在某种意义上，当你来到教会，其实就是来到

耶稣面前，来到祂的身体当中；来到祂所设立的途径中，这正是祂升

天之后，继续向世人彰显自己的方式。过去，若要亲近耶稣，你得亲

身前往祂所在的地方；但今天我们如何亲近祂呢？就是藉着祂设立的

话语和圣礼。而我们最接近耶稣的时刻，或许正是在我们一同领受主

的晚餐之时，来到主的桌前。 

所以，我们带着这样的目标来到教会、来到基督面前。那么，是

怎样的动机使你来到耶稣面前？ 

福音记载了许多各行各业、不同背景的人来到耶稣面前。有贫困

的，有被社会边缘化的，有伤心欲绝的，有病弱无力的，有愚昧无知



的；也有那些深陷罪中的人，来到耶稣脚前痛哭，寻求救赎，并得着

了恩典。 

但我们也看到骄傲的人来到耶稣面前；自私的人来到耶稣面前；

那些自以为聪明、自义自满的人也来到耶稣面前。他们不是为了敬拜，

而是为了挑战耶稣、陷害祂、诋毁祂。他们心中的失败感与愤怒最终

使他们起了杀念，密谋要将祂钉十字架。是的，我们看到这些人也来

到耶稣面前。 

但我们今天读到的这个人，有些不同，有些特别。在福音书中我

们读到很多人和耶稣的相遇，而这个人却不属于任何一个明显的分类。

他既不是贫穷潦倒，也不是道德败坏；他不是瞎眼的，也不是乞丐，

甚至没有表现出对自己罪的痛苦与懊悔。 

同时，他也不像那些法利赛人那样骄傲。他不是带着陷害耶稣的

诡计而来，也没有提出刁钻的问题想要定耶稣的罪。他不是哭着来寻

求怜悯，也不是带着傲慢来攻击真理。他的出现，是个例外。 

而我认为，在所有福音书所记载的故事中，很少有哪个例子，比

这位“富有的少年官”更贴近现代西方社会中人们寻求神的方式。今

天我们仍然能看到破碎的人来寻求耶稣，也看到怀疑者和法利赛式的

心态仍在。但就我个人的观察，在当今文化中，人们接近耶稣的方式，

常常就像这位少年官一样。 

“有一个人来见耶稣说：‘夫子，我该做什么善事，才能得永

生？’” 

我们来看看这个人。他是富有的，是年轻的，是社会中有地位的



领袖人物。从路加福音的记载中我们知道他可能是在会堂中担任职务

的官。他举止洁净，道德端正，恭敬有礼。马可福音甚至记载他是跪

在耶稣面前的。他称耶稣为“良善的夫子”，有教养，从小遵守律法，

是个道德良好的人。 

他就是那种“模范青年”，你可能希望这样的人住在你隔壁。他

看上去拥有一切。他问耶稣：“我该做什么善事，才能得永生？”他

似乎还有什么东西想要追求，也许他以为，只要再添上一件“善事”，

就可以确保天国的门向他敞开。 

朋友们，那些贫穷的、破碎的、陷在罪中的人，带着一无所有来

到耶稣面前，却带着一切而离开；而这人却是带着一切来到耶稣面前，

却将一无所有地离去。 

他的财富、年轻和地位都无法带给他一样东西，那就是对永生的

确据。他心中没有从圣灵而来的平安，没有神爱充满心里的印证。尽

管他渴望行善，但他和创造主之间并无和好。 

他并不是像撒都该人那样否认来世。撒都该人是当时犹太社会中

贵族阶层，不同于法利赛人和文士，他们富有而保守，但却不相信有

复活和永生。 

但这位少年人知道有一个永恒的国度，他知道那是为今世中预备

好的人所预备的。他来到耶稣面前寻求那平安、那生命。但就这段记

载而言，他没有得到。他来寻求永生，却空手而返。 

那么，是什么样的与耶稣相遇，会让人忧伤而归呢？这个人会离

开耶稣，心中忧愁。这提醒我们，仅仅“遇见”耶稣并不够。 



哪种人会因遇见耶稣而忧愁？至少在这段经文中，答案是：试图

与耶稣讨价还价的人。那种“我该做什么？你要我付出什么换取永

生？”的态度，只会带来悲伤。 

奥古斯都·托普雷迪在他那首著名圣诗《万古磐石》中写道：

“我手中空无代价，惟靠十架而来。”这位少年人还没有准备好唱这

样的诗歌。他的诗歌是：“我该做什么善事，才能赚得永生？” 

他想要与耶稣讨价还价，而耶稣也就顺着他的逻辑回应他。耶稣

对他说：“你为什么称我是善的？只有一位是善的，就是神。你若要

进入永生，就当遵守诫命。”那人便问：“哪些诫命？” 

耶稣说：“不可杀人，不可奸淫，不可偷盗，不可作假见证，当

孝敬父母，又要爱人如己。” 

少年人说：“这一切我从小都遵守了，还缺少什么呢？” 

我们看到这个回答其实有一点讽刺意味。若按原文希腊文直译，

耶稣起初对他说的话大致可以理解为：“你为何问我关于‘善’的事？

只有一位是善的，那就是神。” 

你可能注意到，如果你正在翻阅自己手中的圣经，可能会发现一

些译文的差异。我所读的译文中，耶稣对那人的回答更接近这样的意

思：“你为什么问我关于善的事？只有一位是善的，就是神。”你看，

耶稣在正式回答之前，先告诉这位年轻人：“除了神以外，没有一个

是善的。”他在强调：只有一位是善的，就是神。 

接着，他告诉那人说：“你若愿意进入生命，就当遵守诫命。”



我的理解是，耶稣是在试图将这场对话引导到一个全新的方向上。那

人问：“我该做什么善事才能得永生？”耶稣回答：“只有神是善

的。”换句话说，若你想要永生，要“进入生命”，那你就要“成为

善的”。 

我们稍作思考：如果我问，“我该做什么善事才能得永生？”而

耶稣一开始就告诉我，“除了神以外没有一个是善的”，而我又显然

不是神，然后又对我说，“要成为善的”，那么我至少该接着问：

“你是什么意思？我该怎么做？” 

但这个人并没有继续追问。他没有进入这条耶稣为他铺设的思路。

耶稣经常这样教导，说一些话，让人疑惑、思索，有些人因此离开，

有些人则留下来继续追问。例如，接下来门徒就会大为惊讶，问说：

“这样谁能得救呢？”他们留下来反思耶稣的话。而这位少年人却选

择离开。 

弟兄姊妹，有时我们读福音书时，可能也会有这种困惑：“耶稣

到底在说什么？”但我们不该因此合上圣经、说：“这不适合我。”

我们应当说：“主啊，我要更深地明白这话，请你教导我。” 

耶稣对那人说：“只有神是善的。”然后又说：“你若愿意进入

生命，就要善。”这段对话在那人心中就此打住。 

我认为，人常常被对自己“道德能力”的自信所蒙蔽。我甚至觉

得“蒙蔽”这个词用得太温和了；也许更贴切地说，那些自信于自己

良善的人，其实是“死在罪中而不自知”。让我再说得直接一些：一

个人若对自己在神面前的良善有信心，这正是他死在过犯罪恶中的明



证。 

如果你以为自己可以凭着自己的好行为站在神面前、为自己辩护，

朋友，这正是圣经要你警醒的地方。我要大胆地说，这是圣经的教训，

我也愿意为此争辩：你若这样想，那正表明你是在死的状态中。 

请听耶稣的回答。那人问的是：“我该做什么才能得永生？”而

耶稣回答的却是：“你若愿意进入生命。”耶稣没有重复“永生”这

个词，而是说：“进入生命”。 

你看，永生并不是单单指人现在的生命状态无限延续下去，仿佛

得到了某种青春不老泉，继续在现有的状态中活下去。那样的话，其

实应该叫做“永远的死亡”。 

永生是一种质的改变。它意味着从死里转向活着。对信徒而言，

是灵魂现在就得着生命，日后在身体上也要复活，得着不朽的身体，

正如保罗在哥林多前书 15 章所说的。 

而这位年轻人问的是“永生”，耶稣却指出他连“生命”都没有。

他是“死”的，只是自己不知道罢了。就像电影《第六感》里的情节：

“人已经死了，却还不知道。”  

而神的律法，正是用来唤醒人脱离这种无知的工具。耶稣对这人

说：“要守诫命。”那人于是问：“哪几条？” 

我们可以理解他为何这么问，因为当时的宗教领袖对律法进行了

许多人为的加工和扭曲。就像今天教会中也存在各种道德体系一样，

他们对律法做了“游戏化”的处理，变得支离破碎。 



而耶稣指出了唯一绝对且具权威的伦理体系，那就是十诫。耶稣

只提到了“十诫”的后半部分，这部分是关于人际之间的关系，正如

我们今天在读诫命时所解释的那样。 

十诫的前半部分（头四条）主要关于我们与神之间的关系，如何

爱神；后半部分则是关于我们彼此之间，如何爱人如己。而耶稣这里

只提到了后半部分。 

我们不知道耶稣为什么只提后半部分。但加尔文对此有一个见解，

他说：因为前半部分常常被伪善的人假冒，所以要辨明一个人的真实

状态，后半部分更容易判断。 换句话说，伪装“爱神”比较容易；

但“爱人”若是假的，很快就会暴露，因为人看得见。但神的忍耐却

常常暂时隐藏了那些虚假的敬虔，直到那日显露。 

无论如何，这位年轻人是问：“我该做什么善事？”耶稣就回答

他：“你要守诫命。” 

听起来好像不难，对吧？我们中间有多少人读十诫时会觉得：

“我好像做得还不错。”还挺守规矩的？如果你有这种念头，我为你

刚刚那一笑而感到欣慰。 

因为真正“守诫命”，意味着在思想、言语和行为上，毫无瑕疵

地遵守律法的每一笔一划。就像耶稣在登山宝训中教导的：你若恼怒

弟兄，就已是杀人；你若心中动了淫念，就已犯奸淫。这其实并不是

新教训，因为第十诫“不可贪恋”早已表明神看重的是内心。 

所以，“守诫命”并不只是外在行为，而是从心思意念到言语行

为的完全圣洁。而十诫本身只是整个律法的总结，据估计整本旧约中



有超过 600 条律例诫命。 

那么，若你在思想上有一次偏差、口中有一句失言、行为上有一

次不义，就是永死。 

保罗在加拉太书 3 章 10 节对此讲得极清楚：“凡以行律法为本

的，都是被咒诅的。因为经上记着，凡不常照律法书上所记一切之事

去行的，就被咒诅。” 

所以，如果你像这位少年人那样问：“我该做什么善事？”你就

进入了律法的约中。你等于是在说：‘让我靠行为来与神交涉，我愿

意接受行为评判。’ 

很多人也是这样想的。我曾听朋友说：“我认识一些基督徒，他

们的行为不见得比我好。如果神要救他们，也该救我。我愿意冒这个

险。” 

但朋友，这不是“运气”的问题。不是你赌对了神的标准就能进

天堂。保罗的话很清楚：“凡不遵行律法书上一切话语的，都被咒

诅。” 

当我上课时，若考了 97 分，我会很高兴；94 分也挺不错。说实

话，80 分我都能接受。 

但在神面前，99 分也不够，99.9 也不够。一个错误的思想、一

句不当的话，就意味着永死。 

那律法的功能是什么呢？它如何揭示我们属灵的死亡？ 



刚才我提过：耶稣向这人提出律法，是为揭露他的无知。律法的

目的之一，就是揭示人“死”的事实。 

若你从未向主耶稣求告得救，保罗在罗马书也分享了他自己如何

被律法光照。罗马书 7 章 7节说：“非因律法，我就不知何为罪。非

律法说，不可起贪心。我就不知何为贪心。” 

对保罗来说，使他认识自己有罪的律法，就是“不可贪心”。他

看到那条命令，就意识到：“我有罪。” 

接着在罗马书 7 章 9至 11 节，他写道：“我以前没有律法是活

着的，但是诫命来到，罪又活了，我就死了。那本来叫人活的诫命，

反倒叫我死。因为罪趁着机会，就藉着诫命引诱我，并且杀了我。” 

这是很强烈的语言。保罗说他原本以为自己是活的，但律法一来，

他才发现自己是“死的”。 

他到底在说什么？ 

简单地说，就是：一个人若诚实地审视上帝的律法，同时真实、

准确地省察自己的内心，那两者结合起来，就像 MRI 或 X 光一样，显

明出一个属灵的心脏根本没有跳动。保罗的意思正是如此。他在说，

我看着律法，再看自己，然后律法就让我明白，我是死的，它杀了我。

我已经死了。 

而这一点在这位少年来见耶稣的财主身上并没有发生。耶稣把律

法摆在他面前，照理说，若神的恩典临到他，他应该回应说：“我看

了律法，律法杀了我，我已经死了。”但他没有这么说。他的回应完



全不同。 

罗马书 3 章告诉我们非常清楚：“律法本是叫人知罪。”这恐怕

是最直白的表达了。任何一个真正有属灵洞察力的人，都不会像这个

少年人那样回应说：“这一切我从小都遵守了。”他不知道。他不知

道自己是死的。人常常不知道自己已经死了。 

“我还缺少什么？”少年人这样问。答案是：你什么都缺。你一

无所有。 

但有时候人需要用痛苦的方式去学习。耶稣给这个少年人加上的

担子，是我们在圣经中很少看到的沉重担子。马太福音 19 章 21 节，

耶稣对他说：“你若愿意作完全人，可去变卖你所有的分给穷人，就

必有财宝在天上；你还要来跟从我。” 

耶稣其实并没有要求他的众使徒这样做。我们也确实看不到这成

为门徒生活的普遍标准。耶稣这样说，不是把这当作所有跟随者的通

用准则，而是为了显明那深藏在心中的罪。他在这人身上一直试探，

一直到他顺服的极限，直到失败的那一点。 

我想，如果耶稣来对我这样做，会有多容易？如果他说：“你这

么有自信，让我们看看你到底能撑多久？”  

我绝不是在贬低悔改和顺服的重要性。毫无疑问，真正的信心会

结出顺服基督话语的果子。希伯来书 5 章 9 节说，“他既得以完全，

就为凡顺从他的人，成了永远得救的根源。” 

但他成为我们救主，并不是因为我们顺从了他。 



耶稣可以把手指按在我们内心任何一个痛点上，很容易就显明出

我们罪性的局限。他要揭示我们的罪，对他而言轻而易举。这个少年

人说：“我该做什么善事？”“我从小就守了这些诫命。” 耶稣就

说，好吧，如果真是这样，我们就来试试看你能不能做到这条。 

对这个少年人来说，正如经文所揭示的，他的软弱是他的财富。

马太福音 19 章 22 节说：“那少年人听见这话，就忧忧愁愁地走了，

因为他的产业很多。”接下来的 23～24 节，耶稣对门徒说：“我实

在告诉你们：财主进天国是难的。我又告诉你们：骆驼穿过针的眼，

比财主进神的国还容易。” 

弟兄姊妹们，我不认为我们应该把“财富”当作人进天堂的唯一

障碍。虽然提摩太前书提到“贪财是万恶之根”，但马可福音的记载

稍有不同，那里的耶稣说：“倚靠钱财的人进神的国是何等的难哪！”

我认为这是更贴近耶稣意思的表达。 

不论如何，耶稣接下来说的一句话揭示出一个更普遍的真理：不

仅仅是财富，而是“人本身”进入神国的普遍无能。这，才是真正的

“常态”。 

顺便提一下，有时你会听人说“针眼”是指耶路撒冷城门中一个

特别低矮的小门，骆驼必须跪下来才能勉强通过。你们有人听说过这

个说法吗？这是错的。 

原因有二：第一，希腊文中“针眼”的词是 rhaphis，指的是缝

衣针，不是小门。第二，耶稣借这个比喻的本意是强调“不可能”。

他不是说，“如果你够努力，骆驼就能爬过去”，或是“把骆驼搅碎



了，用搅拌机打成肉酱，也许还能挤得过去”。不是的。耶稣解释得

很清楚：在人这是不可能的。 

归根结底，朋友们，若你带着“我要靠我自己做点什么”这样的

心态来寻求耶稣，为要得天堂，那是不可能完成的任务。你做不到。

这正是我给这篇讲道取名为“不可能完成的任务”的原因。这是一场

徒劳无功的追寻。 

马太福音 19 章 25～26 节：“门徒听见这话，就希奇得很，说：

这样谁能得救呢？耶稣看着他们说：在人这是不能的，在神凡事都

能。” 

“这样谁能得救？”我想，如果那位财主愿意留下继续跟耶稣对

话，他或许会问出这个问题。可他已经走了，现在耶稣转向他的门徒。 

有时候我们听到的第一个答案不合心意，就想把书一合，拍拍屁

股走人。但我们要认识到：有些事情确实难明白，有些确实令人困惑；

但真正信主的人会继续寻求答案。耶稣也一定会启示出那些足够我们

成长、成圣、得安慰、得确据的答案。 

这些门徒没有离开，但他们显然困惑。圣经说他们“希奇得很”，

他们很震惊。他们一定想：“刚才走开的那个人，不是比我们任何一

个人都更义、更好、更敬虔吗？” 

在那个时代，财富被看作是神赐的祝福。其实某种程度上，这也

没错，只是你不能像“成功神学”那样走极端。圣经中神应许百姓富

足，有酒、有粮。所以这个少年人表面上看，拥有神的祝福，谁能想

到这些竟成了他和天国之间的拦阻？ 



所以他们在想：“如果这个人都不能进天国，那还有谁可以？”

你看这人，年轻、有钱、品行端正、敬虔、守律法……如果他都不行，

那我们肯定更不行。 

我自己很能体会这种感受。我不是在基督徒家庭中长大的。说句

心里话，到今天我去教会、去参加区域性的改革宗聚会时，有时心里

还会想：“我在这里干什么？我什么时候会被人发现我其实不配在这

里？”你们懂那种感觉吗？ 

我有很多朋友是从小在基督徒家庭中长大的，他们“干净”、

“规矩”，没有我这样的背景、挣扎、过去。我看到他们，就会想：

“我永远都达不到他们那样。”我现在脑海中还浮现出几个我非常敬

佩的弟兄。我不是说他们不好，我是真的敬佩他们。只是我知道我自

己不是那样。 

但在教会里，这不是一个你行他不行、你配他不配的问题。那位

财主就是“那个完美的人”。如果有谁能靠自己进天国，那应该是他。

但即便是他，也不可能！ 

所以门徒问：“那谁可以得救？”答案很简单：没有人。 

传道书 7 章 20 节说：“时常行善而不犯罪的义人，世上实在没

有。” 

至于那句“在人这是不能的，在神凡事都能”，常常被人误用来

解释“为什么我们赢了那场球赛”、“为什么我们战胜了毒瘾”、

“为什么我们赚到了钱”，但其实那句话的背景，是“我们连一点点

为自己救赎做出贡献的能力都没有”，连信心本身都是神所赐的礼物。 



“在人这是不能的，在神凡事都能”，这话的语境，是讲“得

救”，是讲“永生”。 

整个这段对话的问题，从一开始那个问题就暴露无遗：“我该做

什么善事，才能得永生？”问题从根上就错了。 

弟兄姊妹们，如果你是带着这种想法来寻求耶稣、来参加教会，

那你正在走上一条根本无法完成的道路。 

我相信以下这段话深刻、准确又合乎圣经，我甚至不确定它的出

处，但我想读给你听。这段话是我很久以前在电脑上保存的一段内容。

虽然我已经不记得它出自哪里，也没有标明出处或脚注，但我读到时

心里想：“哇，这段话真是把核心讲得太好了。”所以我今天想读给

你们听。内容如下： 

我们相信，人是照着神的形象与样式被造的；但全人类因着第一

位亚当的罪堕落了，若没有基督，我们在灵性上是死的，是迷失的。

我们相信，无论是何等程度的改革，无论是多高的道德修养，无论是

多么吸引人的文化造诣，无论是多么有益的社会公益和慈善事业，无

论是洗礼或其他教会礼仪，无论施行得多么得当，都不能使罪人向天

国迈进一步。唯有从神而来的新生命，唯有圣灵所赐的新性情，唯有

对耶稣基督赎罪宝血的信心，是得救不可或缺的条件。 

弟兄姊妹们，人理当被呼召悔改，被呼召背起自己的十字架跟随

耶稣。我们也当像圣经所说的那样，计算代价，凭信心而行。但我们

绝不可把这些作为我们向神炫耀的奖章，好像凭着这些功劳，神就必

须救我们。我们永远无法让神亏欠我们；神绝不会“欠”我们救恩。 



那位年轻人来到耶稣面前，手中拿着他自己的义，耶稣便按着神

完全的标准挑战他，他却忧忧愁愁地离开了。 

我真诚地祷告，在这间教会中不会有人忧伤地离去。但我更祈求，

不会有人走进教会之后，却心里说：“唉，我就是不够好。我看到这

教会里的人都好圣洁，我根本达不到他们的标准。”请你从这样的错

觉中清醒过来！ 

朋友们，我们不能为自己的救恩设定条件，感谢神的是，我们也

不需要这样做。因为神的恩典远超过我们的倾向，超过我们所能想出

的办法和制度；神的恩典不是人设计出来的道路，而是祂亲自赐下的

救法，使人与祂和好。 

你看，救恩的答案不是一个“什么”，而是一个“谁”。真正的

问题不是：“我该做什么善事？”而是：“我信靠谁才能得着永生？” 

我们不再问“我该做什么”，而是将信心放在“祂已经为我做成

了什么”。 

当我们以悔改的心，凭真诚的信心，将我们的灵魂与重担完全交

托给耶稣时，祂就赐下永恒的生命。 

我们一同祷告： 

天父，我们祈求你使我们心中有属灵的理性。正如以赛亚书中所

说的：“你们来，我们彼此辩论”。虽然我们的罪如朱红，你却因着

你的慈爱与恩典，差遣你的儿子为我们代死，将那朱红的罪洗净，使

我们洁白如雪。 



求你帮助我们，不是来问：“我该做什么善事才能得救？”而是

像圣经中那许多蒙恩的见证人一样，将我们的心与魂完全交托在耶稣

脚前，仰望祂的恩典，使我们能得着祂所说的安慰之言：“平平安安

地去吧，你的罪赦了。”求你帮助我们在此找到安息与确据。 

我们感谢你，天父，因为你将这一切都赐给我们，是在你的儿子

里。 

奉祂的名祷告，阿们。 


