
healingwings.net 

马太福音系列讲道 92 

祷告的殿还是贼窝（二） 
马太福音 21 章 12～17 节 

维保罗牧师 2007 年 7 月 1 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 4日 

 

今天早晨我们要分享的信息经文是马太福音 21 章 12～17 节。这

是第二部分，但我会先回顾一下我们两周前所谈的内容。 

现在请听神的话： 

“耶稣进了神的殿，赶出殿里一切作买卖的人，推倒兑换银钱

之人的桌子，和卖鸽子之人的凳子。对他们说，经上记着说，我的

殿必称为祷告的殿。你们倒使它成为贼窝了。在殿里有瞎子瘸子，

到耶稣跟前。他就治好了他们。祭司长和文士，看见耶稣所行的奇

事，又见小孩子在殿里喊着说，和散那归于大卫的子孙。就甚恼怒，

对他说，这些人所说的，你听见了吗？耶稣说，是的，经上说，你

从婴孩和吃奶的口中，完全了赞美的话。你们没有念过吗？于是离

开他们出城到伯大尼去，在那里住宿。” 

以上是神话语的宣读。让我们祷告： 

父神啊，我们祈求你帮助我们完全明白救主进入并洁净圣殿时的

心意。帮助我们看见，在你的家中有哪些事是得罪你的，好叫我们竭

https://healingwings.net/


力除去这些事，作为蒙恩的管家，能够在神的家中合宜地行事。父啊，

求你使我们明白这些事，好叫我们行事为人与我们蒙召成为永生神儿

女的身份相称。我们奉主耶稣的名祷告，阿们。 

快速回顾一下两周前我们谈到的内容：教会中的败坏并不是新鲜

事。保罗写到教会中有些教师“以敬虔为得利的门路”（提摩太前书

6 章 5 节）。保罗还记载说，他并不是“像许多人，为利混乱神的道”

（哥林多后书 2 章 17 节）。他也提到那些“因贪不义之财，将不该

教导的教导人”的人（提多书 1 章 10～11 节）。我们今天也常见这

种现象，看到教会中有很多败坏，这甚至会登上 CNN 的大新闻。但这

其实不是什么新鲜事。 

神国的拓展，朋友们，从某种意义上说，本身就是一项涉及财务

的事业。我们刚刚献了奉献，甚至在十二门徒中，他们也有一个钱袋，

犹大还曾从其中偷取。所以神国的工作一直都有财务方面的安排，随

着教会的发展，财务规模也越来越大。而只要有大量的金钱，就必然

会有败坏。你们知道，贪财是万恶之根。这在今天如此，当年也是如

此。 

于是耶稣进了圣殿，赶出殿里一切作买卖的人，推倒兑换银钱之

人的桌子和卖鸽子之人的凳子。弥赛亚王来是要施行拯救，耶稣就是

作为拯救者而来的。他是弥赛亚。我相信圣经也教导我们，弥赛亚的

影响将涉及人类生活的方方面面。我不认为耶稣只关心世界的某一部

分，我认为祂关心整个受造界，家庭、国家、万国。 

但我们必须明白，救赎的核心将通过基督的教会实现。就在凯旋



进入耶路撒冷之后，这是马太福音记载的事，耶稣并没有去找罗马巡

抚，也没有去国会山，而是进入了圣殿。因为在神的殿里发生的事，

才是能改变人心、荣耀神并带来世界救赎的事。朋友们，如果教会败

坏了，那么文化就毫无希望。 

洁净圣殿是一个警告，是耶稣所发出的警告，宣告审判即将来临。

正如我们在彼得前书中读到的，这审判将从神的家起首。问题是，教

会已经变成了一个买卖之所。我们在约翰福音 2 章 16 节读到，“买

卖”一词在希腊文中就是我们今天说的“市场”的词根。圣殿已经变

成了一个市场。这些兑换银钱的人、卖献祭牲畜的人、卖鸽子的人，

把神的殿变成了一个集市。你们可以想象，就像你们看到的集市一样，

像周二、周六在 Wilson 公园里的那种农夫市场一样，圣殿已经变成

了牟利的市场。 

朋友们，我们必须明白，神是圣洁的，祂国度的拓展是圣洁的事

务。很显然，神不喜悦祂的圣名被当作一种普通的商品来兜售。我们

必须认识到，当我们谈论神的事时，我们所谈论的是圣洁的事。当我

们推进神国的拓展时，这是一项圣洁的事务，而神才是决定这些事如

何成就的那一位。我认为，我们都需要谨记这一点，尤其是在当今消

费主义思潮盛行的文化里，这种思潮已经渗透到教会中。我们必须谨

慎，不要让教会由“焦点小组”来决定方向，而是由神的话语来引导。 

第 13 节：“经上记着说：我的殿必称为祷告的殿，你们倒使它

成为贼窝了。”神的殿是祷告的殿。也就是说，所有的活动都必须以

向神的心和意为中心。我们今天所参与的一切，都必须以祷告的心来

进行，时刻思想神是谁，我在神面前是谁。这就是我一位朋友常说的：



这是神的世界，而我们都在其中。我们要不断思想：神在做什么？祂

要教导我什么？我当如何思想神？我当如何调整自己的生命以配合神？

这一切都必须以神为念。圣殿中的一切功能，教会中的一切事工，都

应当旨在引导人思想天上的事。若是出于其他目的来参与，就会把虚

妄带入神的家，使教会沦为另一种社交组织。 

耶稣所引用的话来自以赛亚书第 56 章。在这一段经文里，我们

看见了神应许的国际性。你们要知道，在此之前，神是通过一个国家，

以色列，来工作的。但即便在旧约里，我们也能看到神应许具有国际

性的影子。弥赛亚，那位后裔，的确是借以色列而来，这是我们所看

见的应许。但当弥赛亚降临时，我喜欢把它比作我们在七月四日所看

到的烟花：先是一颗小小的烟花弹升空，然后在天空中爆开，照亮整

个天际。旧约与新约的关系也像这样。弥赛亚，那位后裔，在旧约中

通过以色列显明，就像那一颗烟花弹。但当祂来到时，这救恩就像烟

花爆开，覆盖全地，如同众水覆盖洋海。 

因此我们看见，这个应许不仅出现在新约，也在旧约中被预示出

来（以赛亚书 56 章 7～8 节）： “因为我的殿必称为万民祷告的

殿。” 

耶稣来到橄榄山，这是本章开头所记的，那国际性的应许就开始

实现。几周前我们提到撒迦利亚书，其中有许多这样的预言，这里再

引用一处：“那日必有活水从耶路撒冷出来，一半往东海流，一半

往西海流，冬夏都是如此。耶和华必作全地的王”（撒迦利亚书 14

章 8～9 节）。 



所以我们看见，耶稣来到这里，洁净圣殿。新约即将开始，神的

义将像众水覆盖洋海一样，遍及全地。那时人不再用嘴彼此说：“你

该认识耶和华”，因为地上要充满认识耶和华的知识。这救恩的信息

已经传到了地球另一边的我们耳中，历经千年，至今仍在继续。 

在历代志下 6章 19～21 节，神的子民被吩咐要向着圣殿祷告。

如今耶稣就在那圣殿中，虽然这是重建的圣殿，但祂在其中。但神的

命令是要向着圣殿祷告。今天我们仍能看到类似的做法，例如穆斯林

会朝着某个方向祷告，先知但以理也曾如此，向着圣殿祷告。但圣殿

其实是基督的预表，预示着祂。最终圣殿会成为拦阻基督的东西，因

此圣殿将被毁灭。我们今天祷告时已不再面向圣殿，而是定睛于谁？

耶稣，如今坐在父神的右边。 

祷告的殿已经变成了贼窝，而它将被毁灭。这将在第 24 章中读

到。真正的神殿不再与耶路撒冷的建筑相连，而是与耶稣基督，祂自

己的身体，相连。记得祂说过：“你们拆毁这殿，我三日内要再建立

起来。”祂所说的是祂自己的身体。 

他们把圣殿变成了贼窝，在希腊文里，这个词字面意思是“洞

穴”，一个强盗的藏身之处。我上周讲过，这其实是为自己找借口。

我不想再详细展开，因为两周前我们讲过，耶利米书中对此有明确的

引用：那些人去圣殿，到了那周末，他们却随从假神，行各样的恶事，

然后再回来，以为自己在圣殿中的参与可以为一切不敬虔的行为找理

由。在耶利米书的那段经文中，我们看到圣殿变成了贼窝的意义：教

会或圣殿变成了那些心怀二意之人的藏身之处，好像我们可以一整周

犯罪，然后在主日不知如何就得到神的宽容。 



我们必须认识到，人的软弱与虚伪是有区别的。我们不常看见耶

稣因为人的软弱而定罪。相反，人们在软弱中来到祂面前哭求，祂就

赦免他们。但祂定罪的是什么？祂定罪的是假冒伪善。希腊语中“假

冒伪善”的观念，在当时就是一个演员假装成自己不是的样子，那就

是虚伪。 

我若因软弱而跌倒，比如我开车时按喇叭对某人发怒，那是软弱

的表现（当然，我不会做这种事）。我们都有点害怕被人看见，对吧？

担心别人正在看你。但这对每个人来说都是常见的事。我并不是为这

种事辩解，我们都是需要恩典的罪人。这不是假装谦卑，而是现实。

我们本不该犯罪，应当尽一切努力避免犯罪，但事实是我们软弱。神

记得我们不过是尘土。祂不记得我们是力士，不记得我们是聪明人，

不记得我们是强壮的，祂记得我们不过是尘土。但这与心怀二意不同，

这与假冒伪善不同，而耶稣在这里要对付的就是这种假冒。 

在耶稣里面，我们找到赦免与救赎。但我们在教会，基督的身体，

里面，不该寻求的是心怀二意的虚伪的庇护所。这是完全不同的两回

事。 

好了，这就把我们带回到两周前所谈的内容。现在我们继续看经

文第 14 节：“在殿里有瞎子瘸子，到耶稣跟前。他就治好了他们。” 

真正、纯正的宗教核心不在于一栋建筑，也不在于一个系统，而

在于一个人，基督。真正宗教的核心，就是那位名叫耶稣的人。耶稣

此刻要消除一切对祂身份的疑问。我们看到祂洁净圣殿，做了一件轰

动的事。接着瘸子和瞎子来到祂面前，祂就治好了他们。 



为什么要在叙事中提到这一点？当施洗约翰在监里时，他心中起

了疑惑。这是一段有点棘手的经文。约翰很特别，他是耶稣的亲属，

当初第一次看见耶稣时说：“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽的！”

他似乎很清楚耶稣是谁。他说：“我不配给你施洗，你该给我施洗才

对。”约翰似乎对耶稣有极大的认识。但后来，当约翰被囚时，他派

人去问耶稣，在马太福音 11 章：“你就是那将要来的，还是我们等

候别人呢？” 

谁知道呢？也许约翰只是一个普通人，也许他心中起了疑惑。当

这个问题带到耶稣面前时，耶稣用祂对瞎眼、疾病和死亡的权柄来回

答约翰的疑问。祂说：“告诉约翰：瞎子看见了，瘸子行走了，死人

复活了。”耶稣以行神迹奇事来确认祂的身份。 

朋友们，耶稣的神迹证实了祂就是旧约先知所预言的那位弥赛亚。

例如以赛亚书 35 章 4～6 节：“对胆怯的人说，你们要刚强，不要

惧怕。看哪，你们的神必来报仇，必来施行极大的报应，他必来拯

救你们。那时瞎子的眼必睁开，聋子的耳必开通。那时瘸子必跳跃

像鹿，哑吧的舌头必能歌唱。在旷野必有水发出，在沙漠必有河涌

流。” 

这就是对基督的预言。这里提到的“报应”，我们稍后在马太福

音 23 章、24 章会看到神的报应之日。但此处我们看见，耶稣医治人，

是在确立祂的身份。祂进入父的殿，看见它已成了贼窝，就洁净它，

然后，仿佛为了再次确认祂的权柄，神借着祂的护理，让瘸子和瞎子

来到祂面前，祂就医治了他们。 



那么，不敬虔的宗教领袖会如何回应这无可否认的事实呢？答案

就在 15～16 节：“祭司长和文士看见耶稣所行的奇事，又见小孩子

在殿里喊着说：‘和散那归于大卫的子孙！’就甚恼怒，对他说：

‘这些人所说的，你听见了吗？’” 

这里我想说一句：永远不要低估人否认真理的能力。 

我记得小时候，我姐姐十五岁时，想尝试抽烟。她有自己的房间，

我父亲走进去，看见一个茶杯碟里还有刚熄灭的香烟在冒烟。她一个

人在房间里。我父亲问：“这是怎么回事？”她说：“没事。”父亲

说：“这是谁的烟？”她说：“我不知道。”父亲又说：“你在抽烟

吗？”她说：“没有。”父亲说：“那这是谁的烟？”她说：“我不

知道。”，你能怎么办？ 

永远不要低估人否认真理的能力。 

否认真理并不总是这样赤裸。它可以被各种外壳包裹。否认真理

可以用知识分子的外衣掩盖。比如你在看《国家地理》，或者看

Charlie Rose 采访某位科学家，他们设计了一个精巧的体系来解释

他们观察到的现实。他们用高深的智力编织出一个没有上帝的世界，

这对普通人来说可能很有挫败感。但我要请你们做一个批判性思考的

人。 

这些人以为，因为他们观察了事物发生的过程，就能确定事物的

起源。让我举个例子，简单却有用。即便你在和斯蒂芬·霍金这样的

人交谈，你也可以用这样的问题让他无处可逃。 

小时候我问我父亲：“爸爸，为什么草是绿色的？” 



父亲给了我一个科学答案：“因为叶绿素啊，孩子，叶绿素存在

于植物的叶绿体中。”这似乎足够了，对吧？可以转身走人了。但作

为一个典型的八岁孩子，我并不满足，于是继续问：“可是为什么它

是绿色的？绿色从哪里来？”我想知道“绿色”的起源。我真是个小

哲学家。 

当我父亲意识到我的提问将无限回溯下去时，他给了唯一合理的

答案：“因为神这样造的。” 

否认真理的人往往包装得很漂亮，但他们没有真正回答问题。 

R.C. Sproul 讲过一个故事：他在飞机上遇到一位进化论者，开

始问他关于自然发生的问题：“你是科学家，告诉我：东西怎么会从

无到有？”那人回答：“我们现在知道，自然发生所需的时间比我们

想象的要长得多。”Sproul 说：“这是什么意思？！” 

否认真理也可以披上心理创伤的外衣。人们常以自己过去的痛苦

作为拒绝现实的借口。也许你遇到过这种情况，不是理性的反驳，而

是情绪化的反驳：“你不明白我经历了什么。” 

我记得有一次，我尽可能温和地劝一对多年没去教会的夫妇，在

他们搬到新家后找一间教会。但其中一人极其激烈地、愤怒地提醒我，

他们这两年经历了多大的苦难。我们本来是在吃饭，我只是轻声说：

“也许你们该找一间教会了。”结果对方像被刺痛了一样爆发：“你

根本不知道我们经历了什么！”我当时只想说：“可以结账了，或者

来杯威士忌压压惊。”你看，当一个人被心理创伤占据时，任何理性

的对话都无法继续。 



我们今天在许多流行运动中看到这种情形。比如谈到所谓“另类

生活方式”，曾经这种行为还伴随着某种恰当的羞耻感，但如今，如

果你敢批评它，你就有问题，你就有心理障碍，你就是不道德的、偏

执的、充满仇恨的，因为你认为某种行为是错误的。我不打算在这里

深入展开，但你们明白我的意思。 

我为本地报纸写专栏，说实话，我一直很惊讶他们几乎什么都刊

登，虽然会帮我校对，甚至常常修改得比我写得还好。但我写过五六

篇关于另类生活方式的专栏，一篇也没发表。我甚至给编辑发邮件问：

“为什么？是我写得太差吗？”我一次比一次写得温和，但依然全被

拒绝。他也不回复我。很明显，他们根本不打算发表。毫无疑问，他

们试图在这种议题上占据道德高地，而坦白说，在我们当下的文化中，

他们确实做到了。 

按照法利赛人的观点，耶稣需要悔改。朋友们，我真的非常好奇：

我们新的“神”到底是谁？你知道如今的说法，我们不是一个“在神

之下的国家”，对吧？这位无神论者要去掉“在神之下”。那么我一

直想知道：谁将取代神的位置？因为无论个人还是国家，我们总要在

某个权柄之下，受某个标准约束。那么我们在道德决策上究竟向谁交

账？ 

我最喜欢的经文之一是约翰福音 6 章 67～68 节：“耶稣就对那

十二个门徒说：‘你们也要去吗？’西门彼得回答说：‘主啊，你有

永生之道，我们还归从谁呢？’”，我真的很想知道，当今世界对这

个问题的回答是什么：如果不是耶稣，不是那位永生的三一真神，那

么我们该归从谁？ 



我把这个问题抛给许多给我发邮件的无神论朋友，但至今没有人

能给出答案。 

既然我们在谈论“孩子”，我觉得有责任顺便提一下一个当下流

行却十分荒谬的说法：“我们希望让孩子自己做决定。” 

我先简单回应两点：第一，放心吧，他们一定会做自己的决定！

因为他们是独立的个体，不管我们作为父母做什么，孩子终究会自己

做决定，我们也无能为力。我们不可能钻进他们的皮肤替他们决定。

所以这句话本身就是无意义的。但既然这一点显而易见，那么当父母

说这句话时，他们大概是在表达别的意思，他们可能想说的是：我们

不想过度影响孩子，不想主导他们的思想，不想控制他们，而是想让

他们自由探索、自己摸索方向。 

但请记住一句古老的格言：自然厌恶真空。从哲学家笛卡尔到圣

经都讲过类似的道理。耶稣说：“不与我相合的，就是敌我的，不同

我收聚的，就是分散的。”（马太福音 12 章 30 节）换句话说，人不

是一块中性的“白板”，不是不偏不倚的。孩子一定会被某种影响塑

造，要么向这边，要么向那边。 

父母们，请记住：如果不是你们在影响孩子，那就是别人或别的

事物在影响他们。那么我们必须问：那个影响他们的人或事，是否像

你们一样真正爱他们、关心他们？ 

所以，所谓“我们想让孩子自己探索”，听上去很自由，但实际

上只是在把他们交给 MTV，交给流行文化，交给那些根本不关心你孩

子灵魂的东西。我们永远不要低估人否认真理的能力。他们会用各种



外壳包装这种否认。 

路加福音 16 章记载财主和拉撒路的比喻，财主在阴间说：“我

父亚伯拉罕哪，若有一个从死里复活的，到他们那里去的，他们必要

悔改。”亚伯拉罕却说：“若不听从摩西和先知的，他们就是有一

个从死里复活的，他们也是不听劝。”（路加福音 16 章 30～31 节） 

看到了吗？人在堕落的光景中，对真理是何等刚硬，就是看尽了

世界上所有神迹，也不足以使人悔改。那些亲眼看见最多神迹的以色

列人，从埃及得释放，却都倒毙在旷野，除了两个人之外全都灭亡。 

朋友们，我们必须记住：如果没有神的恩典借着祂的话语在我们

心里动工，今天在座的每一个人都会否认基督的真理。唯有神的恩典、

神的话语与圣灵的大能，以及基督十字架的拯救，才能胜过这样的刚

硬。 

最后看 16～17 节：“耶稣说：‘是的，经上说：你从婴孩和吃

奶的口中，完全了赞美的话，你们没有念过吗？’于是离开他们，出

城到伯大尼去，在那里住宿。” 

值得注意的是，耶稣期望人阅读并理解神的话语。神借着文字启

示祂自己，句子有结构、有意义。所以宣教工作往往从识字开始。很

多民族甚至没有书面语言，需要先创造语言。语言非常重要，想想巴

别塔，因为语言的混乱，人无法继续合作。但在五旬节，语言被赎回，

人能听懂神的话，得以得救。 

基督徒必须养成阅读神话语的操练。耶稣多次说：“经上岂不是

说……？”读不仅仅是形式上的阅读，还要明白并顺服。这些文士确



实读过，但他们拒绝顺服，拒绝在神的话语面前俯伏。 

接着耶稣引用诗篇第 8 篇：“从婴孩和吃奶的口中，建立了能

力。”这是一段极美的经文。有人理解这句话的方式，类似于诗篇

19 篇所说的：“诸天述说神的荣耀，穹苍传扬他的手段。”或者诗

篇 148 篇：“日头月亮，你们要赞美他！放光的星宿，你们都要赞美

他！”，也就是说，一切受造物因其存在与运作，本身就在赞美神。 

的确，从创造的秩序与美丽，我们看见神的荣耀与智慧，正如罗

马书 1 章所说：神借着所造之物将自己显明给人。 

当我们看见孩子们的美丽，观察他们身上的奇妙秩序时，这也彰

显了造物主的荣耀，这的确无可否认。但我认为，这里的意思更深，

因为这些孩子在口中所发出的，不仅是对神的一般性赞美，而是针对

耶稣的明确宣告。当然，吃奶的婴孩不会说话，但在此处的语境里，

孩子们确实在口中称颂耶稣，他们在说话、在呼喊。法利赛人要耶稣

阻止他们，但耶稣引用经文回应：“经上说：‘你从婴孩和吃奶的口

中完全了赞美的话’，你们没有读过吗？” 

我们应如何理解这话呢？这是我的看法，你们也可以在主日学或

问答时间提出质疑并探讨。朋友们，我深信，我们对神的敬拜应该是

深刻且有思想的，我们的诗歌应当有深度，能挑战我们的思维，宣告

配得敬拜的真理。但我们若以为自己的学识，使我们在敬拜那位无法

测度的神时，比婴孩更高明，那就是过度抬举了自己的智慧。 

想想看，施洗约翰在母腹中，因耶稣的临近就跳动欢喜（路加福

音 1 章 41 节），难道这种赞美就比不上我们口中唱出《坚固保障》



这样的赞美诗吗？神会更看重我们有条理地表达思想，胜过那因基督

临近而跳动的婴儿吗？我看未必。 

成全我们赞美的，不是人，乃是神。这里“完全”的希腊词意思

是“使之有序、使之充分、使之合格”。马太在别处曾用这个词来描

述约翰和雅各修补渔网。我们的敬拜就像我们的祷告一样，本是我们

不懂得如何去做的。保罗说：“我们本不晓得当怎样祷告。”（罗马

书 8 章 26 节）朋友们，若离了基督，我们就不懂如何敬拜，不懂如

何做任何真正讨神喜悦的事。但基督洁净我们，献我们在神面前为圣；

祂也接纳我们的祷告、敬拜和一切献上，使它们在神面前蒙悦纳。 

这就是为什么我们在礼拜开始祷告，求神悦纳我们在基督名里聚

集的敬拜。这并非仅仅是例行的结束语，而是我们确实相信，唯有因

着基督的宝血，神才看我们为蒙悦纳，也悦纳我们的思想、祷告、赞

美和圣礼。是祂成全了我们的赞美。 

因此，我们绝不可自以为在敬拜上优于婴孩或吃奶的孩子。事实

上，他们可能以我们无法观察的方式，因基督的灵在他们里面，而在

敬拜神。 

让我们总结这一幕，来看耶稣在圣殿中的整个互动：愿我们常常

警醒，不要落入同样的过犯。我真盼望我们听见这些，不是总想到别

人，而是反观自己的内心。 

耶稣在洁净圣殿时，直面人的自信与自义，路加福音 18 章 9 节

提到那种倚靠自己为义、藐视他人的人；祂也直面那套由法利赛人构

建的宗教体系。祂回应他们的，不是人的智慧，而是神的能力，神能



使婴孩口中发出赞美。这也不是耶稣第一次这样做，还记得吗？当众

人争论时，祂把孩子放在他们面前，说：“你们若不回转，变成像小

孩子一样，就断不能进天国。”祂不断拆毁人的骄傲，把信心和依靠

放回正确的位置，单单在基督里。 

朋友们，神只容忍这样的狂妄一时。最终，圣殿将被毁，成为荒

凉之地（马太福音 23 章 38 节）。然而，新约所立的约是永存的，教

会不会像圣殿那样被毁灭，耶稣说“阴间的权柄不能胜过它。”（马

太福音 16 章 18 节） 

但我们必须意识到：耶稣也同样警告那些离弃信仰的教会。祂对

以弗所教会说：“所以应当回想你是从哪里坠落的，并要悔改，行

起初所行的事。你若不悔改，我就临到你那里，把你的灯台从原处

挪去。”（启示录 2 章 5 节）祂在警告教会：若不悔改，就会被除

去灯台。 

灯台是什么？在圣殿里，灯台就是金灯台，当圣殿被毁时，灯台

也被毁。同样，若新约的教会拒绝悔改，也会失去光，也许仍有建筑、

仍有聚会，但却不再是基督的教会，不再有基督的光。我敢说，我们

今天的文化中，已见到太多这样的例子。 

圣殿的灯台因拒绝基督的光而被毁灭，愿教会永远发出耶稣的光。 

正如彼得后书 1 章 19 节所说：“我们并有先知更确的预言，如

同灯照在暗处。你们在这预言上留意，直等到天发亮晨星在你们心

里出现的时候，才是好的。” 

让我们祷告： 



天父，我们为我们的教会祈祷，求祢使我们成为一间不断传讲先

知所预言、关于基督并祂钉十字架的教会，无论年复一年、周复一周，

持续向这个迫切需要祢儿子的世界传扬祢所预备的救恩。父啊，求祢

使我们忠心，也不断提醒我们当悔改之处。我们也为各地的教会祷告，

求祢使他们扎根在祢的话语中，传讲纯正、没有掺杂的福音，那就是：

耶稣来，为要寻找拯救失丧的人。父啊，愿祢的圣名在全地被高举，

使万人都归向祢，在基督里得回在亚当里失去的一切。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


