
healingwings.net 

马太福音系列讲道 93 

两个儿子的比喻 
马太福音 21 章 23～32 节 

维保罗牧师 2011 年 2 月 13 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 4日 

 

早安！很高兴见到大家。 

今天我们要讲的是“两个儿子”的比喻，不是浪子的故事，而是

另一则比喻。我在复习这个比喻时，和我两个儿子中的大儿子谈了一

下，他很熟悉这段经文。这个比喻讲的是：一位父亲叫两个儿子去葡

萄园工作，一个儿子起初说“我不去”，但后来后悔了就去了；另一

个儿子起初说“我去”，却并没有去。我的儿子听了之后说：“爸爸，

我不明白，这两个儿子难道不应该都说‘好’然后都去做吗？”我想

他说得对。但我们不能随意改动耶稣的比喻情境。 

其实，当我们深入研究这个比喻时，会发现耶稣是有特定的背景

和理由这样讲的。我们要弄明白耶稣讲这比喻的目的。 

这段经文在马太福音 21 章 23～32 节。现在请听神的话： 

“耶稣进了殿，正教训人的时候，祭司长和民间的长老来问他

说，你仗着什么权柄作这些事？给你这权柄的是谁呢？耶稣回答说，

我也要问你们一句话，你们若告诉我，我就告诉你们我仗着什么权

https://healingwings.net/


柄作这些事。约翰的洗礼是从哪里来的？是从天上来的？是从人间

来的呢？他们彼此商议说，我们若说从天上来，他必对我们说，这

样，你们为什么不信他呢？若说从人间来，我们又怕百姓。因为他

们都以约翰为先知。于是回答耶稣说，我们不知道。耶稣说，我也

不告诉你们我仗着什么权柄作这些事。又说，一个人有两个儿子，

他来对大儿子说，我儿，你今天到葡萄园里去作工。他回答说，我

不去。以后自己懊悔就去了。又来对小儿子也是这样说，他回答说，

父阿，我去。他却不去。你们想这两个儿子，是那一个遵行父命呢？

他们说，大儿子。耶稣说，我实在告诉你们，税吏和娼妓，倒比你

们先进神的国”。 

读完神的话，让我们祷告： 

天父，我们祈求祢使我们明白耶稣的教训是何等宝贵，赐给我们

专心聆听的耳，柔软受教的心。帮助我们明白这比喻对我们的意义，

显明我们自己的软弱，叫我们单单信靠祢，并在思想、言语和行为上

活出与祢的真理相称的生命。我也为自己祈求，愿我今日所教导的准

确无误，使我们都能在祢的智慧中得着喂养。奉主耶稣基督的名祷告，

阿们。 

经文一开始说，耶稣进了圣殿，祭司长和民间的长老上前来质问

祂：你仗着什么权柄做这些事？谁给你这样的权柄？ 

你们有没有和兄弟姐妹或朋友陷入一些无谓的争论？圣经教导我

们要避免那些无意义的争辩，比如提多书 3 章 9 节和提摩太前书 1 章

4 节说，不要陷入无穷的家谱和愚拙的辩论。但有时候，确实需要正



面地提出问题，甚至需要对峙。什么时候需要这样做呢？不是因为别

人发型我不喜欢，也不是因为别人穿了我觉得不搭配的颜色，而是当

一个人的行为得罪了神，伤害了自己，也破坏了周围的人时，就需要

指出来。 

雅各书告诉我们：“弟兄们，你们中间若有失迷真道的，有人

使他回转，这人该知道，叫一个罪人从迷路上转回，便是救一个灵

魂不死，并且遮盖许多的罪。”（雅各书 5 章 19～20 节）有时候，

我们必须对朋友说：“朋友啊，你的方向错了，我想帮助你回到正路

上来。” 

在耶稣那个时代，整个教会几乎都偏离了真道，几乎人人如此。

耶稣把当时的教会比作一棵树，你们知道祂比作什么树吗？是无花果

树。有一次，耶稣饿了，想从一棵无花果树上找到果子，可是树上一

无所有。于是祂咒诅了那棵树，树就枯干了。这不仅仅是一个动作，

更是一个象征，预示着神要审判那时的教会。耶稣称当时的圣殿是

“贼窝”，称那些宗教领袖是“粉饰的坟墓”，外面看起来光鲜，里

面却充满了死人的骨头和污秽。圣殿本该是神的居所，却成了坏人藏

身之处。 

然而，耶稣比参孙更有能力。参孙曾推倒外邦人的殿柱，而耶稣

要倾覆的是整个腐败的宗教体系。祂所说的不仅仅是比喻，祂也预言

了圣殿的实际毁灭（马太福音 24 章）。 

这些祭司长和长老们把神的忍耐当作祂的许可，觉得自己可以为

所欲为。但神的忍耐不是纵容。加拉太书 6 章 7 节提醒我们：“不



要自欺，神是轻慢不得的。人种的是什么，收的也是什么。” 

于是，他们终于忍无可忍，质问耶稣：你仗着什么权柄做这些事？

谁给你这权柄？他们在问：你是谁，竟敢做这些事？他们有选举耶稣

吗？当然没有。 

不过让我告诉你们，这确实是一个好问题。你们有没有这样问过

某个人：是谁给了你这样的权柄？孩子们，谁给了你们的父母权柄来

教导你们、惩戒你们呢？是谁给一些人权柄去制定法律？是谁给一些

人权柄去执行法律？ 

我记得我年轻时有一次在码头，应该是去钓鱼吧，遇到一个保安，

他腰上带着一把大枪。我不记得当时具体发生了什么，但我们有过一

段带点调侃意味的对话，我问了他类似的问题：是谁给你权柄做这些

事？让我提醒大家，千万不要随便去问警察这种问题。你被拦下时若

问：“你凭什么拦我？”这可不一定是个好主意。我当时年轻气盛，

对那位保安说：“我跑得快，可以跑过你。”他说：“没错，但你可

跑不过.38 口径的子弹。”那一刻我就明白，这样的对话其实并不值

得。 

不过，如果我们不断追问“你凭什么有这样的权柄”，会怎样呢？

如果你们问我，我会这样回答：是神给了我这样的权柄。同时，祂也

让我为如何使用这权柄负责任。你继续追问，警察可能会说：“法律

给了我权柄。”再追问，法律的权柄从哪里来？“人民。”那么人民

的权柄又从哪里来？当你一直追问下去，最终会落到两个答案之一：

要么是神，要么是什么都没有。但实际上，不会真的是什么都没有，



历史告诉我们，若不是神的权柄，就是掌握最大武力的人说了算，谁

有更大的军队，谁就有权柄，不论他是善是恶。 

那么，谁给了耶稣权柄呢？唯一合理的答案就是：神自己。这是

个非常重要的问题：我们所有权柄的最终源头在哪里？ 

可是你知道吗？这些宗教领袖问耶稣这个问题，其实并不是真的

想知道答案。他们的问题是虚假的，因为他们自己就是虚伪的人。 

来看 24～25 节：“耶稣回答说，我也要问你们一句话，你们若

告诉我，我就告诉你们我仗着什么权柄作这些事。约翰的洗礼是从哪

里来的？是从天上来的？是从人间来的呢？他们彼此商议说，我们若

说从天上来，他必对我们说，这样，你们为什么不信他呢？” 

这很有意思，耶稣常常这样做，似乎并没有直接回答他们的问题，

而是反过来问他们一个问题。但事实上，这个问题会揭露出他们的内

心，让人看清他们根本不是真心想知道真理。 

耶稣提到的是“约翰的洗礼”。这里的约翰是谁？是施洗约翰。

当耶稣提起施洗约翰的洗礼时，其实是指整个施洗约翰的事工。施洗

约翰的事工完全是为着耶稣的，我们在约翰福音 1 章 23 节读到，他

说：“我就是那在旷野有人声喊着说，修直主的道路。”他就像旧约

最后一位先知，来警告百姓：有一件极其重大的事要发生了！这是福

也是祸。 

你们读过施洗约翰的讲道吗？他是个非常严厉的传道人。他说：

“斧子已经放在树根上了。”（马太福音 3 章 10 节）“簸箕在主的

手中，祂要扬净他的场。”（马太福音 3章 12 节）他讲的是：弥赛



亚来了，要赐福信靠祂的人，也要审判拒绝祂的人，现在是悔改的时

候了！ 

其实，谁给了耶稣权柄，这个问题的答案就在耶稣提出的问题中。 

路加福音 7 章 29～30 节这样记载施洗约翰的事：“众百姓和税

吏，既受过约翰的洗，听见这话，就以神为义。但法利赛人和律法

师，没有受过约翰的洗，竟为自己废弃了神的旨意。” 

你看，这些法利赛人和律法师，他们多次听见真理，却执意拒绝。

他们并不是最后一刻才突然拒绝，而是一直以来都在抗拒。他们明明

知道耶稣的权柄来自哪里，却选择“为自己废弃神的旨意”。 

弟兄姊妹，让我告诉你，当一个人听见准确传讲的神的话时，他

们其实知道这话是出于神，知道这是关于人当信什么以及人当如何行

的真理。当他们拒绝时，他们拒绝的不是人的意见，而是明知是出于

神的真理。 

耶稣的问题让他们无处可逃。若他们诚实回答，就等于自己回答

了最初的问题：耶稣的权柄从哪里来？然而，他们却不肯面对真理。 

接着，圣经让我们听到他们的讨论：“约翰的洗礼是从哪里来的？

是从天上来的？是从人间来的呢？他们彼此商议说，我们若说从天上

来，他必对我们说，这样，你们为什么不信他呢？若说从人间来，我

们又怕百姓。因为他们都以约翰为先知。于是回答耶稣说，我们不知

道。耶稣说，我也不告诉你们我仗着什么权柄作这些事。” 

如果这事不是这么悲哀，简直可以算是讽刺。他们甚至召开一个



小型委员会，商量怎么给出最安全、最方便的答案。你看，如果他们

承认施洗约翰是从神来的，就等于承认耶稣的权柄是从神来的，因为

约翰所讲的就是关于耶稣是神的儿子，是世界的救主。但若否认约翰，

他们又怕得罪百姓。 

这就是一个宗教委员会的样子。顺便说一句，教会的会议也可能

如此出错。我们今天珍视的比利时信条、海德堡要理问答、多特信经、

威斯敏斯特信条，都是由教会会议制定的，但我们也得承认，教会会

议有时会非常非常错误。 

我并不是说我们不该尊重教会会议，我认为我们的堂议会都尽力

作出最好的决定。但从历史来看，包括圣经中的例子，耶稣所面对的

那些教会会议竟是如此邪恶，这让我们不得不谨慎。历史上也曾有臭

名昭著的教会会议。所以我们要明白，教会会议的价值仅在于它们是

否诚实、准确地呈现了神的话语。 

我们所遵循的《威斯敏斯特信条》是怎样的标准呢？我们称它为

“次要标准”。它不是我们的主要标准。它的地位是从属于神的话语

的，而神的话语才是我们最高的标准。感谢神，仍有许多教会坚持这

一点。 

这些宗教领袖彼此商议说：如果我们说施洗约翰是从神来的，我

们就等于回答了耶稣权柄的问题；但若说施洗约翰不是从神来的，我

们又怕百姓。他们的心被什么掌控？被惧怕。他们害怕失去自己虚假

的地位。 

你们有没有这种经历？当父母问你一个问题，你知道如果老实回



答，可能会惹麻烦，于是你就想方设法地“包装”答案，以求得到父

母最温和的反应。这就是这些宗教领袖在做的事。他们惧怕人，想找

最安全、最方便的答案来维持他们虚假的身份。但他们似乎从未想过：

为什么不干脆诚实回答呢？那不是更简单吗？ 

偶尔在这些宗教领袖中，会有人说出大家本该明白的事，比如尼

哥底母或亚利马太的约瑟。他们会说：“难道你们没人看见这个人曾

在水面上行走吗？我看见了！”“难道你们没人看见他叫死人复活吗？

他让拉撒路从坟墓里出来！”“你们还在嘲笑他？这难道不值得我们

重新思考立场吗？”或者说：“你们看见他用一点食物喂饱了五千人，

这能靠人做到吗？” 

我们提到这些时可能觉得好笑，但其实这是在见证人心的刚硬。

有人说：“如果神让我看见一个神迹，我就信。”但实际上，人心的

刚硬超乎我们想象。只有神的作为，才能将石心变为肉心。这些领袖

被恐惧、不信和维持自己地位的欲望所左右，始终不肯诚实面对真理。 

有时候，我们也会想：对于那些不愿意诚实、不愿意接纳真理的

人，我们到底该和他们谈多久呢？你们有没有经历过这样的对话：你

心想，“不管我怎么说，你都不会接受。”我不反对提问题，我学过

护教学，很喜欢解答问题。但有时我会停下来问：“如果我把你的所

有问题都解答了，你是否愿意转向神、信靠基督？”若对方回答“不

会”，那这样的讨论又有什么意义呢？ 

耶稣没有跟他们继续纠缠下去。他知道时间到了，便直面他们拒

绝的事实，结束了谈话。耶稣用这样的话结束了讨论：他们说“我们



不知道”，耶稣就说：“我也不告诉你们我仗着什么权柄做这些事。”

对话到此为止。如果你们不愿诚实，就不要指望耶稣继续与你们辩论。 

然而，对话结束了，教导还没有结束。我们还没讲到比喻呢。我

知道前面讲得比较久，但比喻很简短。耶稣要讲一个比喻，这些宗教

领袖也可以听，他们听了，而且他们非常明确地被包含在比喻的角色

里。 

耶稣开始比喻前，先问了一个很特别的问题，耶稣说：“你们的

意见如何？”他再次给他们机会去思考。你们要不要再成立一个小组，

来讨论这个问题呢？你们看，问问题是一回事，但当神开始向我们发

问，那是完全不同的事情。 

我们常常评估圣经，判断它是不是神的话，想要证据。但圣经自

己怎么说？圣经说：它审判我们，而不是我们审判它；我们不是在审

判神，神在审判我们。 

我很喜欢约伯记里的一段经文。约伯经历了极大的苦难，向神发

出许多疑问：“为什么？为什么？”但到了 40 章，神打断了他。我

用自己的话来概括：神说：“你问了很多问题，现在轮到我问你一些

问题了。” 

“强辩的岂可与全能者争论吗？与神辩驳的可以回答这些吧。”

（约伯记 40 章 2 节） 

约伯听后回答说：“我是卑贱的。我用什么回答你呢？只好用手

捂口。”（约伯记 40 章 4 节） 



弟兄姊妹，不论今生还是来世，当我们站在神面前时，这就是我

们该有的姿态：闭口无言，承认自己的卑微。 

比喻很简单：“一个人有两个儿子，他来对大儿子说，我儿，你

今天到葡萄园里去作工。他回答说，我不去。以后自己懊悔就去了。

又来对小儿子也是这样说，他回答说，父阿，我去。他却不去。你们

想这两个儿子，是那一个遵行父命呢？他们说，大儿子。”（马太福

音 21 章 28～31 节）这个比喻里有两个儿子，他们都被称为“儿子”。

这很重要，哪怕其中一个儿子代表悖逆的宗教领袖，他们其实也在神

的约里，仍被称为“儿子”，而不是“仆人”。 

圣经让我们看到：被称为“神的选民”并不等于得救。在旧约，

谁是神的选民？以色列。但他们都忠心吗？都信神吗？没有，有时只

是极少数人真正信靠神。但他们仍是神的约民，外在属于神的子民，

尽管内心可能远离神。耶稣说：“这百姓用嘴唇尊敬我，心却远离

我。”（马太福音 15 章 8 节） 

今天在教会里，那些在籍的成员，我们称他们为“圣徒”，称他

们是“神所拣选的”。然而，耶稣在这里要强调的是：仅仅外在属于

教会，在末日审判时并不能救你。我们唯一的盼望是什么？是谁？是

基督的宝血。 

事实上，圣经说，那些属于神的约民却拒绝基督的人，将要受更

大的审判。耶稣曾对以色列人说：“当审判的日子，所多玛和蛾摩拉

所受的，比你们还容易受呢。”（马太福音 11 章 24 节）为什么？因

为耶稣说：“如果他们看见你们所看见的，他们早已悔改了。” 



耶稣的意思是：你们作为神的约民，享有更大的特权，同时也承

担更大的责任。这就是为什么这些自称属神的约民，却因宗教的虚伪

而被耶稣严厉责备。弟兄姊妹，我可以这样说：地狱中最炽热的刑罚，

正是为那些听过福音、受过洗、领过圣餐，却拒绝这一切真实意义的

人所预备的。这是在审判日最可怕的位置。 

现在，我们来看比喻中的两个儿子。父亲吩咐他们去葡萄园做工。

第一个儿子起初悖逆，说“我不去”，但后来后悔了，就去了。另一

个儿子表面答应“我去”，却没有去做工。这正像耶稣所针对的那些

宗教领袖，长老、法利赛人。他们口头答应神，外表敬虔，穿着长袍，

追求宴席上的高位，但实际上没有遵行父的旨意。耶稣问：“哪一个

遵行了父的旨意呢？”他们回答：“第一个。”我们甚至可以想象他

们说这话时，语气中夹杂着怎样的勉强，因为他们知道耶稣是在指着

他们说。 

接下来，耶稣揭示了严厉的真相：“我实在告诉你们，税吏和娼

妓倒比你们先进神的国。因为约翰遵着义路到你们这里来，你们却不

信他，税吏和娼妓倒信他；你们看见了，后来还是不悔改去信他。”  

弟兄姊妹，这些宗教领袖听到耶稣把他们与税吏、娼妓相提并论，

必定深感羞辱。他们根本不愿与这些人来往，甚至批评耶稣竟与这些

人同席。但现在，耶稣不仅把他们与这些人相比，还宣告这些罪人将

先进神的国，而他们自己却要被拒之门外。这不是说他们仅仅在次序

上靠后，而是说这些被藐视的罪人，真正进入了外在教会所预表的神

的国，而这些自以为义的宗教领袖却无法进入。 



问题的关键是什么？施洗约翰来传讲耶稣，宣告祂是“神的羔羊，

除去世人罪孽的。”（约翰福音 1 章 29 节）那些税吏和娼妓没有否

认自己的罪，他们承认自己需要一位救主，并相信了耶稣。但这些宗

教领袖忙于炫耀自己的善行，从未真诚面对自己在神面前的罪。那些

罪人从起初的悖逆回转过来，信靠神的羔羊，努力遵行天父的旨意；

然而这些宗教领袖却依旧顽梗不化。 

耶稣似乎在说：当你们看见这些罪人悔改信主时，本应深感扎心，

自己也悔改。但你们却无动于衷。我的国度是为受伤的、软弱的、失

丧的预备的。我来不是召义人，乃是召罪人；不是为健康的人，乃是

为病人。现在，罪人来了，受伤的人来了，软弱的人来了，而你们却

穿着长袍，坐在高位上，冷漠旁观。 

弟兄姊妹，当我思想这些时，心中也生出自省。我们也该反问自

己：我们的教会，我们的宗派，是否有陷入同样危险的可能？有些教

会虽然神学上我并不完全认同，但他们对罪人却敞开怀抱。而有时，

我担心我们改革宗的教会缺乏这样的气质。一个罪人走进来，可能觉

得：“这里没有我的位置，这里的人都看似完美。” 

我们需要营造这样的环境：让每一个走进来的罪人都能说：“这

里是我的避难所，这里是山上的城，这里有我灵魂的安息之地。”这

不仅是台上牧者的责任，而是我们所有人的责任，因为我们都是君尊

的祭司，都有分于教会的事奉。 

他们本该按真理来思考，却只考虑便利。但神说：“你们来，

我们彼此辩论。你们的罪虽像朱红，必变成雪白。虽红如丹颜，必



白如羊毛。你们若甘心听从，必吃地上的美物。若不听从，反倒悖

逆，必被刀剑吞灭。”（以赛亚书 1 章 18～20 节） 

弟兄姊妹，当我们预备领受圣餐时，我们应像饥渴的旷野之人奔

向绿洲一样，带着渴慕奔向主的筵席。若我们平日的读经、祷告、属

灵操练，并没有使我们更渴慕圣餐所代表的恩典，那我们该警醒：我

们的方向可能已经偏离。 

这饼与杯所指向的，正是我们最需要的，基督的宝血赦免我们的

罪。愿我们怀着这样的心来预备，领受主的恩典。 

让我们一同祷告： 

在天上的父啊，求你看顾我们的心，也看顾你的教会。不要让我

们倚靠自己的义，不要让我们惧怕罪人被带进你的家，倒要使我们真

正认识自己的罪，知道我们多么迫切需要圣餐所指向的恩典。愿你建

立你的教会，立基在耶稣基督的义和祂十字架的工作上。愿这成为我

们心中极大的喜乐，也蒙你喜悦。 

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


