
healingwings.net 

马太福音系列讲道 96 

论到复活 
马太福音 22 章 23～33 节 

维保罗牧师 2007 年 10 月 28 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 5日 

 

我们今天要看的经文在马太福音 22 章 23～33 节。在教会崇拜中，

尤其是在主日聚会时，我们的目标之一就是逐节研读神的话语，去明

白神借着祂的话语向我们所要传达的真理。我想在读经文之前，先向

你提出一个挑战：有时候，我知道自己过去也有这样的经历，就是当

我想从圣经里找到关于生活某方面的教训时，我带着问题去读圣经，

心想：还有哪里比神的话语更好？可是，我读啊读啊，却发现这似乎

并没有直接回答我的问题。特别是当我十七岁开始读新约时，翻开马

太福音，看到“谁生谁、谁生谁”，我就心想：这和我的问题有什么

关系呢？但是，我想挑战你思考：如果我们在研读圣经时，觉得经文

没有回应我们的“问题”，也许我们该重新评估一下，我们的问题究

竟是什么。换句话说，也许我们的问题并不是我们所认为的那样。我

们都需要意识到，神在祂的话语中告诉我们的，是我们真正需要知道

的，而不是在某个特定时刻我们想听到的。 

马太福音 22 章 23～33 节，现在请听神的话： 

“撒都该人常说没有复活的事。那天，他们来问耶稣说，夫子，

https://healingwings.net/


摩西说，人若死了，没有孩子，他兄弟当娶他的妻，为哥哥生子立

后。从前在我们这里，有弟兄七人。第一个娶了妻，死了，没有孩

子，撇下妻子给兄弟。第二第三直到第七个，都是如此。末后，妇

人也死了。这样当复活的时候，她是七个人中，那一个的妻子呢？

因为他们都娶过她。耶稣回答说，你们错了。因为不明白圣经，也

不晓得神的大能。当复活的时候，人也不娶也不嫁，乃像天上的使

者一样。论到死人复活，神在经上向你们所说的，你们没有念过吗？

他说，我是亚伯拉罕的神，以撒的神，雅各的神。神不是死人的神，

乃是活人的神。众人听见这话，就希奇他的教训。” 

这是神的话语。让我们祷告： 

天父上帝，我们求祢帮助我们明白这段对话，帮助我们从救主的

话语中学习，特别是关于复活的真理。求祢赐给我们从上头来的智慧，

我们奉耶稣基督的名祷告，阿们。 

有人说，基督有三重职分：先知、祭司和君王。对此我当然没有

异议。但在这里，我们看到耶稣也常常以一种身份出现，就是作为无

可比拟的辩护者，理性地为真理作出辩护、捍卫真理。至于撒都该人

在这次对话中是否因此被真理触动，我们不得而知。但马太记载说，

群众都希奇祂的教训。理性的声音，能够坚固和鼓舞信徒，使我们确

知耶稣在各方面都是我们坚固的磐石。 

弟兄姊妹，愿我们在这个时代也效法救主，这是一个宗教更多受

情绪和见闻支配，而非受神话语捶打的时代。正如保罗写信给提多所

说的，愿我们持守所教导的真道，借着纯正的教训，不但能劝勉人，



也能驳倒那些反对的人，能为真理辩护，能清楚地表达真理，使那些

口是心非之人闭口无言。 

那么，为什么马太要记下这一事件呢？背景是什么？当你读到这

里时，耶稣已经在耶路撒冷，祂正在逼近祂的牺牲，十字架的时刻。

耶路撒冷就是献祭的地方，旧约所有的献祭都预表祂的献祭。如果你

读旧约，会看到一次又一次的献祭，牛、羊、鸽子的血。但有一点，

在旧约的献祭制度中比较不易看见，那就是：在这制度所预表的真正

羔羊来到时，神的子民会对祂怀有敌意。他们过去虽然殷勤地献上羔

羊、鸽子、牛，却在基督来的时候敌对神的羔羊。正如约翰所说，祂

到自己的地方来，自己的人倒不接待祂。 

这句话甚至显得太轻描淡写了。在约翰福音后面，耶稣说：“凡

作恶的便恨光。”这种仇恨在此时达到了顶点。他们憎恨耶稣，局势

渐渐升温，逼近高潮。我们已到福音书的末尾，针对耶稣的敌意已达

极致。弟兄姊妹，人类的败坏何等深重，真理的存在本身，就足以把

我们变成凶手。耶稣没有犯任何罪，祂就是那真理，而祂站在那些自

称是神子民的人中间，仅仅是祂的存在和祂所宣讲的真理，就招致如

此的仇恨。我们何等迫切需要神的恩典，甚至要靠着神的恩典，才能

体会神的恩典。最近有人说了一句话，我以前没听过，却如此简单而

真实：感谢神赐下祂自己。 

马太福音 22 章 23 节,撒都该人常说没有复活的事，那天，他们

来见耶稣。请注意这里的不圣洁联盟。马太记载“那天”，是指哪一

天呢？就是法利赛人派他们的门徒来试探耶稣的那天。那一天，法利

赛人的门徒和他们的仇敌希律党人联合在一起，记得我们前几周讲过



的“该撒的物当归给该撒”，他们彼此厌恶，却为了攻击耶稣而结盟。

现在，我们又看到另一群与法利赛人为敌的人，撒都该人，也加入到

这种可以称为“反基督联盟”的联合中。人间的宗教机构停止了彼此

的争斗，形成了这样的联盟，因为耶稣拒绝与他们任何一方同流合污，

祂不选边站，也不与所谓的强势团体结盟。旧约中，神厌恶这样的不

圣洁联盟，以色列不能随意与列国临时结盟；而耶稣也不是政客，祂

不参与这样的政治操作。 

从世俗历史中我们知道，撒都该人是异端，是当时的“自由派”。

他们的名字来源于一个生活在耶稣前约三百年的撒督。他们人数不多，

是犹太教中很小的一个派别，他们只承认摩西五经（创世记到申命记）

为权威，称之为“托拉”。他们本质上是唯物主义者，认为唯一的灵

就是神本身，所以自然也否认人有灵魂，进而否认死人复活。这不仅

从历史记载得知，圣经也清楚指出（使徒行传 23 章 8 节）：撒都该

人说没有复活，也没有天使和灵魂。他们可能就是我们今天所说的

“宇宙大爆炸论者”。他们否认复活，这也正是他们提出问题的背景。 

接下来 22 章 23～28 节,他们来问耶稣说，夫子，摩西说，人若

死了，没有孩子，他兄弟当娶他的妻，为哥哥生子立后。从前在我们

这里，有弟兄七人。第一个娶了妻，死了，没有孩子，撇下妻子给兄

弟。第二第三直到第七个，都是如此。末后，妇人也死了。这样当复

活的时候，她是七个人中，那一个的妻子呢？因为他们都娶过她。 

像那些心怀鬼胎的人一样，他们称呼耶稣“夫子”，假装自己是

谦卑的学生，然而耶稣并未被他们蒙蔽。虽然他们假装请教，但耶稣

终究会让他们真正成为学生。他们引用摩西，表明他们所认定的权威



是谁，摩西。而耶稣这位伟大的辩护者，将利用他们承认的权威来回

应他们。 

朋友们，让我告诉你们一件事：在我们平时的问答时间里，我一

直希望我们学会如何给出答案，如何对话。而在与朋友交谈时，有一

个非常有价值的做法，就是帮助他们弄清楚：他们究竟认为什么是至

高的权威。帮助他们发现：到底是什么在掌管他们的思想和人生。这

对很多人来说是一个极大的震撼，因为当他们意识到是什么在支配自

己的决定时，才真正明白自己生命的主导是谁。正如我常说的：谁是

你的“主人”？谁在掌管你的思想？什么是你最终的权威？对于撒都

该人来说，他们的权威是摩西，而耶稣会在祂的回答中利用他们自称

的权威来回应。 

他们引用的律法出自申命记 25 章 5～10 节，涉及一个女子在丈

夫死后接连嫁给丈夫兄弟的情形。我不打算在这里深入解释这一条律

法，但要记住：如果一个男人死后有后代，他的兄弟娶他的妻子是有

罪的（利未记 20 章 21 节）；但如果他死时没有后代，那兄弟有责任

娶她，虽然如果他不愿意，也可以拒绝，但要承受公开的羞辱，比如

被她当众吐口水。这条命令与以色列的产业律有关，这是旧约制度中

非常重要的部分，但这种产业分配的律法，在新约时代已不存在，也

没有延续的可能。所以我认为，这种条例在以色列作为神的约民时代

结束了。这些可以留待以后在问答时间再深入讨论。但这不是重点。

重点是问题依旧存在：如果一个女人先后嫁了七个兄弟，没有孩子，

最后也死了，那么在复活的时候，她是七人中哪一个的妻子？因为旧

约的圣徒也在复活的应许之中，约伯曾说：“我必在肉体之外得见神”



（约伯记 19 章 26 节）。 

撒都该人一开始这样说：我们这里有七个兄弟。注意他们试图让

问题变得“个人化”，仿佛说：“夫子啊，我们真的有个问题，这是

发生在我们身边的事。”我认为这不是真的，他们编造了一个故事，

好像不是假设，而是具体案例：“我们中间真的有人遇到这种情况。”

他们假装这是一个关系到同胞的现实问题，好让耶稣给出答案。 

朋友们，堕落的人性常常断言：神的律法是武断和任性的，仿佛

神对祂所造的人一无所知，也不关心什么对他们最好。当今时代也常

有这种风气，把神描述成一个随意制定律法的暴君，认为只要摆脱神

和祂的律法，人就可以自由地作出更好的选择。昨天我妻子告诉我，

有部电影正在制作，似乎是回应《纳尼亚传奇》的作品，找了妮

可·基德曼出演。在这个“无神版纳尼亚”的结局里，孩子们联合起

来杀死了神，然后就可以获得自己的快乐和自由。这就是当今流行文

化中的思潮，人们觉得只要除掉神，就能找到真正的幸福。 

但人们不明白，神的律法不仅彰显祂的名，也是为祂子民的益处，

是赐福给遵守者的。让我们明白：一切谎言本质上是毁灭性的，而真

理则是建造性的。我们不能只谈顺服的痛苦，却不谈顺服所带来的祝

福。是的，顺服有时很难，但却是良善的，并且结出祝福。 

像这些撒都该人提出的这种“事例”，无论是真实的还是捏造的，

都无法推翻真理。我们必须紧紧持守真理。按照他们的假设，这女子

顺从了摩西的律法，嫁了七个兄弟，七个都死了，她也死了。那么，

问题来了：她在天上到底是谁的妻子？ 



顺便说一句，在希腊原文里，这段话有个有趣的地方。“生孩子”

和“复活”这两个词在希腊文里长得几乎一模一样。他们在问“给哥

哥生孩子”和“复活”的时候，用的是相似的词。这暗示他们对复活

的理解可能停留在一种类似“延续生命血脉”的观念上，带着一种自

然神论式的思维，不相信超自然的复活。 

撒都该人带着怎样的自满与轻蔑提出问题，真是可想而知：耶稣

已经驳倒了法利赛人和希律党人，现在轮到他们出场。他们好像在说：

“夫子啊，我们有个问题，这是谁都答不出来的，当然你也答不出来。

如果你答不出来，那就说明复活根本不存在！”你几乎可以想象他们

那自以为聪明的神情。 

这种“诡辩”在当时和今天都很常见。诡辩家指那些喜欢玩弄争

论，却不寻求答案的人。他们的问题不过是诡辩，就像今天人们常说

的：“神能不能造一块自己举不起来的石头？”或者“有多少天使可

以在针尖上跳舞？”这种问题看似精巧，却全无意义。这里有个诀窍：

对付诡辩时，要看清问题本身荒谬，而不是陷在答案里。比如：神能

造一个方的圆吗？神知道“第一个已婚单身汉”的名字吗？这些问题

本身就是自相矛盾的，因为“已婚单身汉”这种东西不存在。神不是

荒谬之神，祂是真理的神。 

耶稣的回答分两部分：首先指出他们的问题本身的错误，其次引

用他们所承认的权威来解释他们所忽略的真理。祂说：“你们错了。”

这个词的意思是“迷失、偏离真理、毫无目的地游荡”。类似我们

《威斯敏斯特信仰告白》所说的偏离真理。 



耶稣首先引用圣经，然后讲到神的大能。祂说：“因为不明白圣

经，也不晓得神的大能。”这不是说圣经高于神，而是因为圣经是神

向人启示祂自己、祂的真理和无限大能的途径，是我们认识神的起点。

耶稣稍后会说：“神向你们所说的，你们没有念过吗？”，读圣经就

等于神在对你说话。 

朋友们，无知、否认、篡改神的话语，是无数罪恶和错误的根源。

想想魔鬼，那说谎之父，当初引诱人堕落时，从哪里入手？就是：

“神岂是真说？”质疑神的话语是堕落的开端。 

撒都该人的无知，特别体现在他们对复活的看法。他们把天国看

作是地上生活的延续。但我们不该这样想。虽然我们在天上仍有个体

性，在复活后有身体，有某些“人性特征”，但永恒绝不是地上生活

的简单延续。有人说，天堂是为预备好的人所预备的地方。以我们如

今的状况，天国的荣耀会毁了我们，因为圣经说，凡见神面的，必不

能存活（出埃及记 33 章 20 节）。我记得有个朋友愚蠢地跟我说：

“我觉得我不会喜欢天堂。”我问：“为什么？”他说：“因为我喜

欢冲突，喜欢挑战。” 

他的问题在于，他以一个有罪且常常不满足的人类视角来揣测天

堂的经历。我们根本无法想象天堂的喜乐。约翰一书 3章这样说：

“亲爱的弟兄啊，我们现在是神的儿女，将来如何，还未显明。但

我们知道，主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。”

（约翰一书 3章 2 节）注意约翰说“还未显明”，或许正是因为天堂

的荣耀与喜乐不可测度，而我们有限的感知与领悟能力根本无法完全

体会，所以圣经常常用“天堂没有什么”来描述天堂，而不是告诉我



们天堂具体“有什么”。你是否注意到这一点？“不再有眼泪，不再

有死亡，不再有悲哀，不再有哭号，不再有疼痛。”甚至一些我们认

为是自然必需的东西，比如“日头、月亮、黑夜”，在那里都不存在。 

我们还读到保罗的经历，他被提到乐园里，听见隐秘的言语，却

“是人不可说的”。神让他看见一些事，但却不允许他讲出来（哥林

多后书 12 章 4节）。我不知道那些是什么，但这也说明，我们的能

力无法完全欣赏天堂的荣耀。老实说，我甚至不敢尝试解释天堂到底

多么荣耀，因为我知道自己一定会说得太浅，让大家失望。你明白我

的意思吗？我只能偶尔对孩子们说：“想一想你在地上经历过的最美

好的一天，天堂比那还要美好百万倍。”但即便如此，也仍不足以表

达天堂的荣耀。它是无法言喻的。 

朋友们，我常常为自己缺乏欣赏美好事物的能力而叹息。记得有

一次，我跟朋友去参观一间艺术馆，看印象派的大师作品，他们兴奋

不已，而我只觉得：“嗯，好吧，看起来像花和田里的一个人。”他

们看着我，仿佛不敢相信我的“迟钝”。美酒也是一样，不要给我买

昂贵的酒，浪费了，两美元的酒对我就够了。古典音乐、建筑，这些

都是人用头脑和双手创造出来的作品，我都尚且不能完全体会，何况

那由神在创世以前为我们预备的永恒国度呢？我真的无法领会。 

即便在人类未堕落的状态下，仍有一样“不好”的事。你还记得

吗？创造的每一天神都说“好”、“甚好”，但有一样事神说“不

好”：那就是“那人独居不好”，所以神为亚当造了一个合适的帮手

（创世记 2 章 18 节）。而在天堂，这样的“不好”将完全消失。 



我知道我的孩子们有一个担忧，因为我们常谈到在天堂相聚。他

们害怕，因为耶稣说“在复活的时候人也不娶也不嫁”，是否意味着

家人在天上会变得陌生？我们必须明白：地上最亲密的人际关系，夫

妻关系，只是一个预表，指向更荣耀的现实，那就是基督与祂的教会。

在天堂，我们对神的亲密与彼此之间的爱，将使我们完全满足，不会

再有缺憾。我们不会说：“在地上我和你更亲近。”不会的！天堂的

荣耀超越语言可以描述的范围。 

顺便说一下，当耶稣说我们“像天使”时，并不是说我们变成天

使。只有人是按神的形象被造的。耶稣是在揭露撒都该人对天堂与地

上世界区别的无知。他们以为天国还需要延续地上的繁衍，但天国无

死亡，也无出生，天使不生养孩子，天堂也不需要。这就是他们问题

的根本缺陷：他们不明白神的能力，也不明白永恒的应许。他们的无

知使他们误解了复活。 

耶稣接着在 31～33 节作了最后的回答：“论到死人复活，神向

你们所说的，你们没有念过吗？他说：‘我是亚伯拉罕的神，以撒的

神，雅各的神。’神不是死人的神，乃是活人的神。”众人听见这话，

就希奇他的教训。 

注意，耶稣引用的是他们承认的权威，摩西。他在出埃及记 3 章

6 节、3 章 15 节多次说过：“我是亚伯拉罕的神，以撒的神，雅各的

神。”注意，神是在亚伯拉罕、以撒、雅各死后几个世纪说这话的，

祂没有说“我是他们活着时的神”，而是说“我是他们的神”。这是

现在时态，表明他们仍然活着。耶稣的逻辑极其明晰：神不是死人的

神，祂是活人的神，亚伯拉罕活着，以撒活着，雅各活着。他们怎么



会看不出来呢？ 

人的不理性，或更可能是不愿意接受真理，往往会摧毁他们对神、

祂的律法和应许的理解。耶稣用一句话，就解答了他们纠缠不清的问

题，并用他们自己承认的权威驳倒他们。这让人惊叹！如果有人需要

写一本 1100 页的书来证明自己的观点，也许是因为他们的观点本身

有问题。记得有一次，有人给我一本 1100 页的书，说读完你就会相

信他的看法。但耶稣常常一语中的，迅速切中要害。 

比如，有人费尽心思证明基督徒会失去救恩，列出许多复杂的论

证，甚至引经据典。但我想，简单引用原文就可以解决：约翰说，信

耶稣的人“有永生”（约翰一书 5 章 13 节），这里的“有”是现在

时，表示持续的状态，“永生”指没有期限的生命。如果今天我有永

生，明天却失去了，这就与“永生”这个词本身的含义矛盾。这就是

圣经清楚的见证。 

耶稣在这里为复活辩护，这正是讲道的主题，关于复活。保罗在

哥林多前书 15 章 20 节教导说，耶稣是“初熟的果子”，意思是祂复

活了，祂的复活保证我们也必复活，得着不朽坏的身体。保罗甚至说，

如果没有复活，基督也没有复活，我们的信就是徒然，我们仍在罪中

（哥林多前书 15 章 12～19 节）。看见复活的重要性了吗？若没有复

活，信仰就全然落空。 

这引出一个值得深思的事实：在我们这个时代，耶稣常被塑造成

某种成功的导师，教会被当作追求地上成功的工具，基督和祂的教导

成了人向上爬、追求财富和地位的手段。畅销书不是奥文的《基督之



死中的死亡》，而是《活出最美好的人生》。你觉得这种“最美好的

人生”观念，和雅各所说的“我平生的年日又少又苦”（创世记 47

章 9 节）相符吗？显然不。试想：如果雅各活在今天，Osteen 那本

书会让他觉得受益吗？还是觉得被冒犯？马太·亨利说，雅各这样的

表述，其实是对那位自称为“雅各的神”的神的智慧、良善与信实的

轻视。 

让我来想一想：雅各站在法老面前，法老问他：“你近来如何？”

他却说：“我寄居的年日又少又苦。”（参创世记 47 章 9 节）你说，

这岂不是对那位数算他年日之神的侮辱吗？就像孩子对父母说：“我

恨我的人生！”这是对父母何等的伤害！父母供养你、照顾你、为你

祷告、引导你，你却说：“我恨我的人生。”这是多么无礼！如果没

有复活的盼望，雅各的那番话确实是对神的羞辱；但他并不是否定神

的良善，而是表达一种张望永恒的期待。他、亚伯拉罕、以撒都明白：

人生的荣耀不在于短暂而艰难的年日，而在于那永恒的生命。 

我深信顺服神的道必然带来祝福，不仅在今世，也在永恒里。然

而，一个严重的危险是：我们以为祝福总是立刻显现，或只关乎个人

的得失。这正是当今那些大型体育馆布道所呈现的信息：只要你照着

耶稣的话去做，你就会立刻得到金钱、健康、地位，或者其他最新许

诺的“好处”。但不论我们持什么样的末世观，也不论我们认为神现

在会如何施恩，基督徒必须牢牢记住：福音的信息是超越时空、历代

皆然的好消息，而这信息的核心并不是你今天或下周能过得多好，也

不是你今生暂住的帐棚里过了多少“成功的年日”，而是，复活！ 

我一直觉得难以理解，如果一个人照着耶稣的教训生活，即使他



不是基督徒，也仍是在过一个好人生，那为什么保罗说：“如果我

们靠基督，只在今生有指望，就比众人更可怜。”（哥林多前书 15

章 19 节）为什么“更可怜”？我曾想，哪怕你不是基督徒，你愿意

做个好父亲、好丈夫、好员工，也还是很有价值的。为什么这种人是

“更可怜的”呢？ 

也许你会说：“这与我们时代的基督徒很不同。”今天基督徒聚

集的体育场可不是充满狮子的，而是充满梦想和励志信息。但从另一

个角度看，那些否认或轻看复活的信仰本质、只追求“今生最美好人

生”的人，确实是最可怜的。他们就像撒都该人，“有敬虔的外貌，

却背了敬虔的实意。”（提摩太后书 3 章 5 节） 

朋友们，试想，还有什么比这更可怕的事呢？有一天你站在耶稣

面前说：“主啊，主啊，我靠你的智慧取得了成功”，却听祂说：

“我从来不认识你，你们这些作恶的人，离开我去吧！”（参马太福

音 7 章 23 节） 

基督徒的盼望是在基督的复活里，也是在我们将来的复活里。正

如保罗所说，祂为我们的称义复活（参罗马书 4 章 25 节）。我们在

“又少又苦”的年日里所经历的一切，纵使可记述、可感人，但与我

们那永恒的见证相比，就显得微不足道，那永恒的见证是什么？我们

将永远歌唱的，不是“基督这位好老师”，而是“基督那被杀的羔

羊”。 

我们在启示录 5 章 9 节看到这首永恒的诗歌：“你配拿书卷，

配揭开七印。因为你曾被杀，用自己的血从各族各方，各民各国中



买了人来，叫他们归于神。” 

让我们祷告： 

父神啊，我们祈求你帮助我们，像历世历代的圣徒一样，无论是

在地上得享平安富足，或是在仇敌手下早早殉道，都坚守那同一个盼

望，复活的盼望。正如基督复活，我们也必要复活。祂是初熟的果子，

死亡这最大仇敌已被祂战胜。保罗称我们为“得胜有余的人”，愿我

们也跟随他的榜样，承认“我活着就是基督，死了就有益处。” 

父啊，我们求你挪去我们心中一切对死亡的恐惧，使我们常常称

颂你的圣名，因你赐给我们生命，那永远的生命。 

我们如此祷告，是奉我们救主耶稣基督的名，阿们。 


