
healingwings.net 

马太福音系列讲道 97 

爱神爱邻舍 
马太福音 22 章 34～40 节 

维保罗牧师 2007 年 11 月 4 日 

翻译：甘晓春 2025 年 8 月 5日 

 

我们今天要读并努力去理解、思考、弄清楚它如何影响我们生命

与认知的经文，出自新约的第一卷书，马太福音 22 章 34～40 节。 

在我读经文之前，我通常会说：“现在请听神的话语。”而在读

完之后，我会说：“以上是神话语的宣读。”我之所以这样做，是因

为我们必须认识到圣经是独一无二的，它被称为“圣经”。在我们的

新会员课程中，我们谈到过这个名字，圣经。但实际上，“圣经”这

个名字本身并不是它的原本称号。你们知道“Bible”这个词是什么

意思吗？它的意思就是“书”。想象一下，如果你在书店里要卖一本

书，而它的名字就叫“书”。你说：“给我找一本书。”别人问：

“你要哪本？”你说：“书。”这显然不够特别。但我们称它为“圣

经”。那么，“圣”是什么意思？就是“分别出来的”，是神圣的、

与众不同的。所以如果你说：“给我找那本分别出来的书。”那么它

与什么分别呢？它与世上一切其他的书分别出来。我们承认圣经不同

于任何一本书，因为它是神的话语。 

所以，我喜欢在读圣经前说“现在请听神的话语”，因为这是圣

https://healingwings.net/


经，是独特的。当我读完并说“以上是神话语的宣读”时，就是告诉

大家，我们宣读圣经的部分到此结束了。因为当我停止读圣经，抬起

头开始讲解的时候，那就变成了我对这些话语的理解和解释了。而你

们必须随时去检验，我所说的是否真的与经文相符。圣经说：“要凡

事察验，善美的要持守。”所以我们要清楚，唯有圣经是神的话语，

而人所讲的，无论是我还是别人，都是带着自己理解的观点。 

当然，圣经说神设立教师，你们要从中得益。但我所说的并非没

有错误，我的话并非完全无谬，我可能会说错，但圣经绝不会错。这

是极其重要的区别。 

那么，现在请听神的话语： 

“法利赛人听见耶稣堵住了撒都该人的口，他们就聚集。内中

有一个人是律法师，要试探耶稣，就问他说，夫子，律法上的诫命，

那一条是最大的呢？耶稣对他说，你要尽心，尽性，尽意，爱主你

的神。这是诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人

如己。这两条诫命，是律法和先知一切道理的总纲。” 

以上是神话语的宣读。我们一起祷告： 

天父，我们祈求你藉着圣灵，使我们认识并明白耶稣所教导的这

极大的诫命。帮助我们知道这对我们的意义，使我们的生命因之改变，

不断更新我们的思想、行为、举止与言语。帮助我们尽心、尽性、尽

意追求敬虔。奉主耶稣的名求，阿们。 

当你开始读圣经，尤其是四福音书，记载耶稣生平的书时，你会

发现一件事：人们常常试探或想要陷害耶稣，他们想让耶稣说错话，



出差错。你知道他们为什么这样做吗？他们这样做，是为了让别人觉

得钉死耶稣是合理的。他们想让大众相信，耶稣所做的事情坏到足以

被处死。但你知道吗？他们每一次都失败了。 

这里我们又读到另一个人试图让耶稣说错话，他们试探耶稣。这

里的“试探”这个词，实际上是指“施压”，他们想给耶稣压力，而

这个人同样失败了。 

接下来我们会读到，耶稣开始反过来提问。在此之前，他们一直

是在问耶稣问题。而当耶稣开始提问时，圣经说：“从那日以后，他

们再也不敢问他什么了。”因为他们发现，耶稣拥有一切答案。事实

上，圣经后来告诉我们：“所积蓄的一切智慧知识，都在他里面藏

着。”（参见歌罗西书 2 章 3 节）耶稣拥有一切。 

这个人问了一个问题。想象一下，让我们进入那个场景：有一个

人走到耶稣面前，耶稣站在那里，他引起了耶稣的注意，然后问了一

个问题。让我问你，如果那是你，你能与耶稣面对面交谈，你会问什

么？不用说出来，只要想一想。如果你能与耶稣小小地面谈一次，你

会问他什么？ 

你想好了吗？ 

在 34～35 节，我们读到：“法利赛人听见耶稣堵住了撒都该人

的口，他们就聚集。内中有一个人是律法师，要试探耶稣，就问他

说……”我们先在这里停一下，稍后再谈问题本身。 

法利赛人和撒都该人，这两个名字听起来有些奇怪。但他们本是

当时最懂得神律法的人，他们本应该牧养神的百姓，教导他们认识神，



帮助他们更敬虔。他们类似于教会的长老，在神面前有责任帮助大家

更好地认识神、过敬虔的生活。但就是这些人，却不断试探耶稣，想

要使祂失败。 

这里我们读到的一个细节，在原文希腊语里，比我们英文圣经看

到的更生动：经文说，耶稣“堵住了”撒都该人的口。其实，这个词

原意是“上了口套”。你知道什么是口套吗？就是套在狗嘴上的东西，

让它不能叫。马太的意思是，耶稣好像给这些撒都该人戴上了口套，

让他们哑口无言。 

学习如何用真理说话，是极有力量的事情。但还有另一种让说谎

的人闭嘴的方式，使那些愚昧的言语被“封口”。使徒彼得也用过同

一个词，他说：“因为神的旨意原是要你们行善，可以堵住愚妄无

知人的口。”（彼得前书 2章 15 节）这里的“堵住”就是“戴上口

套”。换句话说，不仅要会说对的话、说智慧的话，我们也必须努力

去做对的事。这两样，言语和行为，都能封住那些邪恶的声音。 

好，现在回到刚才的问题：如果是你站在耶稣面前，你会问什么？ 

你会问宇宙中是否有外星生命吗？ 

你会问，为什么世界上会有坏人？ 

孩子们可能会问：恐龙都去哪了？ 

大人们可能会问：谁刺杀了肯尼迪？ 

我们有很多问题，对吗？ 



但是你想想，这些问题的答案，其实并不会真正改变你的生活。

如果你得到了答案，你可能会很开心，因为你知道了，但它并不会改

变你那天、那周，或者此后一生的行为。这类神秘问题的答案，对我

们真实的生命影响不大。 

神告诉我们的是我们“需要知道的事”，而不是我们“好奇想知

道的事”。 

这里说到的“律法师”，并不是我们今天所理解的律师，而是律

法专家。他们专门研究神借摩西所颁布的律法，并教导别人，也常常

彼此争论。这个律法师的问题，是那些专家们一直争论却得不出答案

的问题。他们认为，既然他们都回答不出来，耶稣也不会回答。但他

们错得太离谱了。 

这个律法师心里在想：我可以难倒耶稣，因为这是一个连我们自

己都没有统一答案的问题，因此他也不会知道答案。但他可能没有意

识到，这其实是一个极好的问题。虽然他可能只是想再找一个理由，

好让更多人同意将耶稣钉上十字架，但他没想到的是，这个问题极其

重要。 

想一想吧，这个问题的答案关系到一切。我认为，除了可能有一

个问题比它更重要之外，世上再没有比这个更好的问题了。那他的问

题是什么呢？在 36 节我们读到：“夫子，律法上的诫命，哪一条是

最大的呢？”这是个极好的问题！这个问题会改变一切！它的答案影

响我此后生命中每一件事，影响我每天的思想、言语、行为，影响我

在家里与父母、手足相处的方式，影响我在工作中的态度，影响我在



游戏、社交中的表现，影响我生命的方方面面。 

换句话说，这个问题是在问：神看为最重要的是什么？哪一条是

最大的诫命？我认为，除了一个问题之外，这就是人能问出的最重要

的问题了。 

如果当时在场，你能想象大家会安静地竖起耳朵听吗？甚至有人

可能会阻止其他人说话，生怕错过答案。我曾在一次聚会上见到一位

伟大的教师 J.I. Packer。聚会后，大家围坐在一起，有人向他提了

一个问题，我刚想回答，就被人“嘘”了一声。因为大家都想听

Packer 的回答，而不是我的。我想，耶稣在这里回答这个问题时，

场面一定也是这样，大家都想听：什么是我能做的最重要的事？ 

我记得自己有一次非常想知道某个答案。我有恐高症，爬到高处

时手心会冒汗，身体发抖。后来，我决定面对恐惧，报名参加跳伞训

练。训练课程是：学习一整天，然后当晚跳伞。在学习的过程中，我

看见别人跳下去，心里害怕得手心发湿，全身发抖，甚至恐惧到大脑

一片空白，有人和我说话，我知道他说的是英语，但我完全听不进去。 

我心里害怕自己的降落伞打不开，也意识到其他人也有这种担心。

有人举手问了一个好问题：“如果降落伞打不开，我们该怎么办？”

而我之前问的问题是：“我们死亡的几率有多大？”这是个很糟糕的

问题，因为它并不会改变什么。但“如果降落伞打不开怎么办”却是

个好问题，因为它关系到生死，关系到你如何行动。你看，人们会立

刻想知道答案，对吗？ 

这就好比这个问题：什么是最大的诫命？你能想象，所有人都迫



切想知道这个答案。 

接着，耶稣回答了：“你要尽心、尽性、尽意爱主你的神。这是

诫命中的第一，且是最大的。其次也相仿，就是要爱人如己。这两条

诫命是律法和先知一切道理的总纲。” 

这就是答案。我们每两周在教会中会诵读这段话。它其实是一个

双重答案：第一，爱神；第二，爱人。 

但我们要注意，这并不是耶稣提出的全新教导，而是早已在旧约

中出现的。在申命记 6 章 5 节，神赐律法给摩西时说：“你要尽心、

尽性、尽力爱耶和华你的神。”而“爱人如己”也不是新命令，在

利未记 19 章 18 节写道：“要爱人如己。”这些教导从旧约起就已经

存在。 

为什么？因为神的命令不像人的命令。人今天可能让别人做一件

事，明天又改主意，因为人会学到新东西，思想会改变。但神不会这

样。你知道吗？神从不需要“学习”，因为祂本来就知道一切。你永

远不会告诉神一个祂不知道的事。因此，祂的命令永不改变，祂的命

令像祂自己一样是永恒的。 

这也是耶稣说：“天地要废去，我的话却不能废去。”（马太福

音 24 章 35 节）的原因。神的话语是永恒的。 

再看耶稣回答中的另一句话：“律法和先知都挂在这两条诫命

上。”这是一种很有趣的比喻。你可以这样理解：爱神、爱人就像一

棵圣诞树，十条诫命就像挂在树上的装饰品。没有装饰的树，不能称

作圣诞树；同样，如果我们说爱神、爱人，却不遵守十条诫命，那只



是空谈。 

所以，我们如何爱神？就是遵守祂的命令。耶稣自己也说过：

“你们若爱我，就必遵守我的命令。”（约翰福音 14 章 15 节） 

根据十诫（它其实是神律法的总结），爱神至少包括这四点： 

第一，不可有别的神； 

第二，不可为神雕刻形像，因为人总想塑造一个“自己喜欢的

神”，而不是认识真实的神； 

第三，不可妄称神的名，谈论神时要敬畏祂的圣名； 

第四，守安息日，分别这日为圣，聚集敬拜，因为主日是神特别

设立的日子。 

这四条，是神要求我们爱祂的基本方式。当然，这四条背后还有

更丰富的内涵，我们可以深入探讨，但这里仅作简要说明。 

弟兄姐妹们，我们一生都在努力学习如何更好地爱神。耶稣说，

我们要尽心、尽性、尽意来爱神；而马可在记载时还加上了“尽力”。

让我简单解释一下： 

“心”指我们的决定、思想、渴望和情感，我们要用这些来爱神； 

“性”指我们内里的生命，那份只有自己知道、别人看不见的真

实自我，那个人也要去爱神； 

“意”指我们的理智、理解、思想和理念，我们要用全部的思想

来爱神； 



而马可加上的“力”，意味着我们所能做到的一切，也要用来爱

神。 

所以，是否可以这样理解：我们生命中有没有任何一个部分可以

不去爱神？显然没有。这就像诗篇 103 篇说的：“我的心哪，你要称

颂耶和华，凡在我里面的，也要称颂他的圣名。”我们要用自己所有

的一切，竭尽全力来爱神。 

至于“爱人如己”，在十诫的光照下，意味着我们要孝敬父母

（这是带有应许的第一条诫命），意味着我们要避免一切对朋友和邻

舍的暴力行为和恶念，意味着我们不可偷窃，不可欺骗，不可作假见

证，不可贪图邻舍所有。你不能一边欺骗别人或在背后诬陷别人，一

边说你是在爱他们；你不能一边羡慕别人的财物甚至想据为己有，一

边说你是在爱他们。那不是爱，而是恨，是罪，是爱邻舍的反面。 

但请注意，爱人和爱神是不同的。耶稣没有说我们要“尽心、尽

性、尽意、尽力”去爱人。不是说我们不该尽力去爱人，而是这种完

全、彻底的爱，这种全然的献上，只属于神。耶稣说得很清楚：最大

的诫命是爱神；其次，才是爱人。 

那我们要怎样爱人呢？耶稣在登山宝训里给了黄金法则：“你

们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人。”（马太福音 7 章 12 节）

他接着说：“因为这就是律法和先知的道理。”这假设了一点：我们

想要别人以敬虔的方式对待我们，这就是爱。 

使徒保罗也这样解释爱。他说：“像那‘不可奸淫，不可杀人，

不可偷盗，不可作假见证，不可贪心’或有别的诫命，都总括在



‘要爱人如己’这一句话之内。爱是不加害与人的，所以爱就完全

了律法。”（罗马书 13 章 9～10 节）换句话说，爱就是按着神的律

法去对待别人。 

最后，我们要注意：这两条诫命是相辅相成的。换句话说，如果

你不爱人，就不要以为自己是在爱神。雅各说：“我们用舌头颂赞

那为主为父的，又用舌头咒诅那照着神形像被造的人。颂赞和咒诅

从一个口里出来，我的弟兄们，这是不应当的。”（雅各书 3 章 9～

10 节）所以，如果你在敬拜时口唱颂赞，却在生活中用同一张嘴去

辱骂朋友或顶撞父母，那么你不仅没有爱邻舍，也没有真正爱神。 

这可能有些难理解，但必须明白：如果人不再爱神，他们不仅不

会再爱邻舍，甚至连什么是爱都不知道了。这就是为什么爱神是第一

条诫命。若我们不先爱神，就根本无从知道如何去爱别人。 

还记得我说过，有一个比“最大的诫命是什么”更重要的问题吗？

想想看，还有比“神最要我做的是什么”更重要的问题吗？造我们的

神、掌管万有的神、知道一切对万物至善的神，要我们做的最重要的

事，世上还有比弄清楚这一点更重要的吗？ 

也许有一个更大的问题：我当怎样行，才可以得救？这是更大的

问题。因为遵行神的诫命影响我们今生的生活，但“如何得救”却影

响我们永恒的命运。 

如果有人问过耶稣这个问题该多好，等等，真的有人问过！在路

加福音 10 章 25 节记载：“有一个律法师起来试探耶稣说：‘夫子，

我该做什么才可以承受永生？’耶稣对他说：‘律法上写的是什么？



你念的是怎样呢？’他回答说：‘你要尽心、尽性、尽力、尽意爱

主你的神，又要爱邻舍如同自己。’耶稣说：‘你回答的是。你这

样行，就必得永生。’” 

你发现了吗？这个问题的答案和最大的诫命是同一个：爱神，爱

人。 

但这也让我们陷入一个困境。你知道什么叫“困境”吗？困境就

是：谁能完全遵守这些诫命，从不犯错呢？没有人能做到。保罗告诉

我们，哪怕只犯了一条诫命，就当受咒诅，就该下地狱。神是圣洁的，

圣经说祂甚至不能看见罪。因此，哪怕是我一生中唯一的一次小小的

罪，也足以让我永远与神隔绝。 

要得救，神要求完全的顺服。我再说一遍：神要求完全的顺服，

才能得救。此时，我们每一个人都该意识到：糟糕了！因为我不知道

你怎么样，但我肯定自己没有完全顺服，我也有把握你也没有。 

但我们必须知道：神也为我们预备了完全的顺服，祂差遣了祂的

儿子耶稣，为我们的罪死在十字架上。 

让我解释：耶稣是完全顺服的。祂所说的每一句话，所做的每一

件事，都完全符合神的律法。祂从来没有过一次罪恶的思想，从来没

有说过一句罪恶的话，从来没有做过一次罪恶的行为，一次也没有。

祂从未犯罪。圣经有许多地方这样说，比如希伯来书 4章 15 节。 

使徒保罗也写道：“因为那无罪的（耶稣），神（天父）使他替

我们成为罪，好叫我们在他里面成为神的义。”（哥林多后书 5 章

21 节） 



我知道这节经文不好理解，但让我来解释它的意思：如果我们相

信耶稣，神看我们就如同从未犯罪。天父从天上看你，看不见你的罪，

因为耶稣在十字架上担当了你所有的罪。正如使徒彼得所说，祂在十

字架上亲身担当了我们的罪。祂做了我们谁也做不到的事，祂完全遵

守了律法。当祂上了十字架，祂把我们的罪都背负在自己身上，并且

把祂的义赐给了我们。 

所以，若今天我们要带走一个最重要的真理，就是：从来没有人

像耶稣那样去爱。 

天父，我们感谢你，让我们知道该做什么、该怎样思想、该怎样

说话、该怎样行事。感谢你在圣经中启示了你最看重的是什么。我们

祈求你，让我们常常看你的十诫，知道它是善的、公义的、圣洁的，

并且让我们尽全力一生遵行。但求你不要让我们像经上那个律法师一

样，以为靠自己的行为遵守诫命就能进天国。让我们单单信靠那位真

正遵守诫命的，耶稣，唯独信靠祂，得蒙救赎。帮助我们明白，这是

何等大的爱，正如圣经所说：人为朋友舍命，人的爱心没有比这个更

大的。求你帮助我们认识，耶稣为我们舍命是何等伟大的爱。 

奉祂的名祷告，阿们。 


