
 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

healingwings.net 

第二講 

聖經是什麼？ 
信息：維保羅 

翻譯：楊永麗 

(2003年3月30日) 

 

我們開始的這個系列，我稱之為“基督教糾錯系列”。今天

上午這一講的題目是“聖經是什麼？”我們再來看一下剛剛讀過

的經文： 

 

19我們並有先知更確的預言，如同燈照在暗處；你們在這預

言上留意，直等到天發亮，晨星在你們心裏出現的時候，才是好

的。20第一要緊的，該知道經上所有的預言，沒有可隨私意解說

的；21因為預言從來沒有出於人意的，乃是人被聖靈感動，說出

神的話來。(彼後1:19-21) 

 

讓我們一起來禱告： 

 

天父上帝，求您賜給我們對您的話語一顆敬畏的心。父啊，

讓我們信任並知道那些聖經的作者是被您所感動、被您的靈所帶

領，就像海中的一艘小船順著風航行一般。幫助我們，父啊，不

僅僅尊敬您的話語，而且理解、渴慕您的話語。我們求您在今天

上午加深我們對奇妙之事的理解。禱告奉主耶穌的名，阿們。 

 

多年前，我想是在八十年代(現在想起來有些模糊，不過應該

是八十年代)的某一年，我有幸應邀參加一個美國國家排球隊奧運

會金牌慶祝宴會，在聖地亞哥。我當時是分管青年工作的牧師，

所以我帶了個孩子一起去，他是個排球迷。這一天對我們倆都是

https://healingwings.net/


 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

一個重大的日子，我們非常興奮。會上有幾個人講話，開始是幾

位名不見經傳者，然後進入高潮，一位大人物出場，這位大牌講

員就是全美大學籃球聯盟有史以來最傑出的教練。你們都知道他

是誰，對吧？約翰.伍登。 

當時的伍登已經退休。他現在依然健在，接受採訪，我想他

現在有90多歲了，成熟老練，氣質不凡。他向那些金牌得主們提

出挑戰，要求他們再接再勵，追求生活中更高的目標。他提到了

藝術、美學、歷史等各個方面；在演講快結束時，他提到了文學。

記得當時我還想：“真有意思！”因為這個排球隊裏很多人我認

識。若說世界上有什麼東西是他們不喜歡的話，那就是文學。伍

登向我們所有的人提出挑戰：要我們閱讀經典名著。我至今依然

記憶尤新：他提到偉大的文學作品，提到各種不同主題的文學作

品。最後他語重心長地對我們說： 

“你們要讀這本最偉大的經典名著，這本所有經典中的經典

——聖經。” 

我當時非常感動——坦率地說，與籃球相比，排球是個小球；

站在我們面前的這一位，不僅僅是個籃球明星，而且幾乎是在新

聞界被認為最德高望重的。面對這些金牌得主，他談到如此寶貴、

如此高於我們眾人之上的東西，他挑戰我們要讀<聖經>。他的聲

調使人感到，他們手裏的金牌與他們將從聖經裏要找到的滿足相

比，黯然失色。這位曾經叱吒風雲、在任期間囊括了全部金牌的

天才籃球教練在對人演講說，在這本偉大的聖經的字裏行間，人

可以找到超越世上一切的榮譽與尊貴的東西。 

 

起始點 

 

上一次我們已經確定：人對事物的認識必須有一個起始點。

每個人都有自己的觀點，每個人對什麼是正確、什麼是錯誤、什

麼是真理、什麼是謬誤，多少都有自己的觀點。我們每個人或多



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

或少是個哲學家、道德家、倫理家，但很少有人——正如我們上

週所討論的——對自己的認識論(知識來源)有個清晰的概念。也

就是說，每個人都有觀點，有思想，有是非的標準；但很少有人

明白為什麼我們認識我們所認識的，我們都或多或少地知道一些

事情，然而為什麼會知道？什麼是這些知識的基礎？ 

最近，新聞界又有報導：動物權利組織在對利用海豚研究死

刑和海洋探測事上提出保護海豚。很多人——動物權利組織的熱

心推崇者們——認為動物的生命與人的生命一樣寶貴。事實上他

們中有些人甚至認為動物的生命更寶貴，因為在他們的眼裏，人

是可憎的，而動物並不。於是你便問這樣一個問題：如果你在路

上開車，一邊是一個人，另一邊是一隻動物或一條蛇，而你不得

不從二者之一上面壓過去，你會選擇哪一個？99%的人會選擇那個

動物，是嗎？為什麼？一位動物權利組織的熱心推崇者給一個支

持恐怖活動的國家寫了封信，抗議他們用一頭毛驢馱了炸藥進入

一棟大樓，在人群中引爆。但是寫信人所關心的並不是那些無辜

的死難者，而是那頭無辜的驢子。我聽到電台裏唸這封信：“你

為什麼用一頭毛驢？如果用人我們可以理解，人惡貫滿盈，我們

理解人類的屠殺。但是問題是：這樣一頭可憐、無辜的毛驢死了。” 

我們中間大多數人都同意：人的生命比動物的生命更寶貴。

我要問的問題是：“為什麼？”為什麼你會持守這一觀點？我不

想陷入“動物權利組織是好還是壞”的討論之中。問題是：“你

怎麼知道的？”你也許會說：“人的生命比動物的生命更寶貴，

這是天經地義的事。”是這樣嗎？解釋給我聽——“你為什麼這

樣認為？有生以來人的生命就比動物更寶貴嗎？你的起始點是什

麼？”假如你開始回答，我開始問為什麼：“為什麼是這樣？為

什麼是那樣？”像我四歲的女兒那樣問：“爸爸，為什麼？爸爸，

為什麼？”最終的答案總是：“因為神是這樣造的。”回答結束。 

這不是從一聯串的“為什麼？”“為什麼？”中走出來的一

個簡單辦法；這就是答案！這是一切問題的終極答案：“因為神



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

就是這樣造的。”我們關於倫理道德、關於真理的起始點，從何

處開始？是不是從我們的感覺，或者我們的祖輩、我們的文化所

教導的開始？我們的道德標準是否僅僅是基於習俗或認同？你們

知道什麼是習俗——習俗是“習以為常”，即每個人都這麼認為，

或者說是“大多數人的意見”。很多基督徒都這麼相信；這些標

準因為已經溶入我們的血液，而成為理所當然的。 

其實，無需祥加思考我們就能發現：上述這一切都不能給真

理提供一個客觀的基礎。若這是出於我的感覺，那麼假如我的感

覺與你的感覺不一樣，怎麼辦？誰是對的呢？假如我明天的感覺

與今天的不同，怎麼辦？我是今天對呢，還是明天對呢？假如我

發現我外祖父一方先輩的標準與我祖父母一方先輩的標準截然不

同怎麼辦？我們大多數人身上都有祖輩的印記；父母從小對我們

的教導成為我們生命的一部份。但假如我們是別人帶大的呢？譬

如標準截然不同的外祖父母相對於祖父母呢？假如一致同意的人

數又改變了呢？俗話說：“一千個法國人不會錯。”它已經被證

明是錯的，不是嗎？隨眾認同的說法，如果大家都同意，你就是

對的；但是如果反對與贊成的人數一樣，又如何呢？假如你的這

一票是決定性的呢？你怎樣來決定誰對誰錯呢？ 

在這樣的衝突中，我們看到的是非常國際性的衝突(指“911

事件”後的反恐怖行動)。所謂“國際性”不是指另外一個國家，

而是另外一種宗教(指伊斯蘭教)，另外一種世界觀，即人家跟我

們想得不一樣。你怎樣確定他們的思維方式是不對的而你的思維

方式是對的呢？你如何來確定呢？為什麼我們知道殺老百姓是不

對的呢？為什麼在有些國家殺老百姓是可以接受的呢？一架飛機

撞擊一棟大樓，電視屏幕上看到中東地區的大街小巷有人歡呼跳

躍。我不是說，作為一個民族，我們沒有這樣做過，但是你最好

在這個國家的大多數民眾前隱藏你的行為，因為你這樣公開地幸

災樂禍會惹麻煩的。 

假如灌輸在我裏面的與灌輸在我鄰居裏面的不一樣怎麼辦？



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

假如那灌輸在我們裏面的使我們能分辨是非，那麼灌輸在我裏面

的與灌輸在你裏面的不一樣怎麼辦？最終你認識到：強者即是真

理，那最強大的就強迫別人接受他的觀點——最終都是如此！沒

有一個是客觀性的真理。 

我們怎樣避免荒謬的自相矛盾？著名的哈佛大學心理學家、

無神論者德肖維茲與一位基督徒政治家之間的一場公開辯論，就

是一個很好的例子。不出十分鐘——我是想向你們顯示在世人的

眼裏被視為“有才能的人”的思維方式——不出十分鐘，在回答

聽眾問題的時候，有人問他：“怎麼知道什麼是善？”他說，他

無法定義何為善；他的三千多位聽眾同樣也不知道答案；而他卻

還在寫一本關與“善”的書！正是這樣一位公開承認自己無能力

定義“何為善”的專家，幾分鐘之後卻振振有詞地批評說：“讓

宗教來影響政府的決定[註1]是絕對錯誤的。”假如你無法定義何

為善與對，你怎麼能說那是錯呢？當你說你無法定義何為善與對，

你便剝奪了自己公開辯論的資格。“我無法定義何為善與對，你

們也不能，”他說。“不過，我要用我的餘生來研究它，然後我

要寫一本關於這方面的書。”為什麼？“你是說你不得不這樣做，

因為三千名愚拙低下的觀眾沒有一人能這樣做？” 

我們怎樣避免這樣的思維方式？我們發現自己洋洋大言種種

倫理標準。與此同時，在我們的立足點上又很相對，以致於這些

標準沒有基礎。為了對絕對真理或倫理道德有一個客觀的標準，

我們必須認識一個超出所有人類的根源。此根源必須是公義的，

此根源必須能以客觀的、人可以觀察到的方式將這種公義性傳遞

給我們。開口談任何一種“絕對道德”，你或我都能說：“那是

完全錯誤的。”僅僅有一位上帝是不夠的，還必須有一個絕對公

義的根源。根據基督教信仰，此真理的根源就是神。但是僅僅有

真理的根源也還是不夠的；這個真理的根源必須以人們可以觀察、

可以理解的方式讓人知道這個真理的標準。我們稱之為什麼？

——我們稱之為<聖經>。 



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

 

<聖經> 

 

這本歷代以來暢銷書中的最暢銷書——<聖經>——究竟是什

麼？這不是一本書，而是一本由66卷不同的書所組成的、由40位

不同的作者跨越1500年的時空所完成的書。這些作者有不同的職

業：有農夫、酒政、漁夫等等。<聖經>的66卷書分為<舊約>和<

新約>兩大部份。<新約>不是<舊約>的修正；不是<舊約>寫錯了再

寫一個<新約>。<舊約>是前39卷書，寫作於主前1500~400年間。

然後是<新約>，27卷書全部成文於第一世紀。<舊約>與<新約>不

同的地方是：<舊約>是<新約>的準備，<新約>是<舊約>的完成。<

舊約>書裏很多對將來的應許、將要發生的事——將有一位彌賽

亞，這位彌賽亞是誰？祂是什麼樣子的、祂會做些什麼......——

通過很多的先知、天使、傳信息的，到了<新約>，所有<舊約>39

卷書中所應許的全都實現。 

你們對<舊約>與<新約>之間的關係有了一點瞭解；我們稱這

66卷書為<聖經>，即“神聖的”或“聖潔的書卷”。現在你發現，

<聖經>有很多版本，如<生活應用版聖經>、<日內瓦版聖經>等等。

“聖”指“聖潔”、“分別開來”；“經”指書卷。簡而言之，

我們的這本聖潔的書，這本與其他書分別開來、高出眾書之上、

區別於眾書之外的書，是一本聖書。這不僅僅是一本關於神的書，

而且是一本出於聖潔神的書，其真正的作者是聖潔的，其信息是

聖潔的，其目的是為了要使我們成為聖潔。“你們要聖潔”——

聖經裏多次對我們這樣說。 

這本書是神默示了那40位執筆的作者，他們準確無誤地記錄

下了祂——神——所決定要記錄下來的東西。這是我們基督徒的

立場。這40位執筆寫下了我們稱為<聖經>的作者，被聖靈感動，

正如我在禱告中說的：他們被神的靈所帶領，就像海中的一艘小

船順著風航行一般。希臘原文聖經中的“感動”就是這個意思



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

——這是我們基督徒的立場，是我們的信仰——即：神如此地感

動這些作者，以致他們所寫的沒有任何錯誤——在希臘和希伯來

聖經原文中沒有任何錯誤。因此，<聖經>具有絕對的權威性；<

聖經>是一切標準的標準。<聖經>的權威性不是通過人的調查、考

證而被建立的。恰恰相反，人的調查、考證——無論是科學上的，

還是哲學上的——都在<聖經>的判斷之下。 

我們可以自我測試一下：有沒有科學界的報導使你更相信<

聖經>？當你聽到考古學的發現之後，你說：“哇，看來聖經是真

的！”這頗能說明問題。我曾經在講道中提到：“你的爸爸是誰？

誰是你的爸爸？誰掌權？你的起始點是什麼？”當我讀到人類學

家的新發現證明聖經的真實時，我並不因此受到鼓勵；恰恰相反，

我會翹起拇指說：“人類學家也許是對的。”這會暴露你的知識

的起始點是什麼——“因為<聖經>這麼說了，所以他們(考古學家)

是對的。”還是“因為他們這麼說，所以<聖經>是對的”？請記

住：三十年前寫的人類學或考古學著作，今天已經過時，充滿了

錯誤；但是<聖經>卻不是這樣。對於基督徒來說，<聖經>就是真

知識的起始點。 

為什麼我們這樣相信？對此我們以後還會討論。 

 

<聖經>概述 

 

下面讓我們來對這本被稱為<聖經>的66卷書的主題，作一個

概述。 

首先是<舊約>。第一至第五卷：<創世記>、<出埃及記>、<

利未記>、<民數記>、<申命記>是摩西寫的，通常被稱為“摩西五

經”，是聖經的最早五卷書。它們以記敘文方式寫成，史實性體

裁，記載了各個歷史事件，從創世直到以色列人被從埃及作奴隸

中拯救出來。這就是你在最早的五卷書中讀到的。 

<創世記>講的是神的創造，以約瑟在埃及結束；然後<出埃及



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

記>開始，法老、埃及不再喜歡以色列人。你讀到摩西的故事和救

以色列人出埃及。這五本書敘述了挪亞、巴別塔、亞伯拉罕、約

瑟和他的哥哥們、摩西、法老等故事。我們讀到以色列這個民族

的開始；它們也記錄了獻祭和祭司制度，用來預表基督自己和祂

的工作。我不知道你們是不是讀過這五卷書？<創世記>讀來很有

意思，<出埃及記>被拍成電影，<利未記>有些枯燥，<民數記>有

個國王叫人讀給他聽，讓他可以睡著(這是聖經裏的故事，不是我

在瞎扯)。<聖經>裏記載著他讓人讀<民數記>給他聽——頗難的閱

讀。不過當你越來越成熟，你會覺得<利未記>越來越有趣，因為

你開始理解它預表基督，你的心被打開。 

<聖經>不像有的書——你讀了幾遍後便不再想讀了。<聖經>

不是這樣；你越學，它對你就越真實。沒有人在人生終極的時候

——不管他們已是90歲，畢生都在刻苦研讀聖經——會到這樣一

個地步而說：“整本<聖經>我都懂了。我知道結果如何，所以趣

味索然。”不會這樣的！你越學，得到的越多。我現在讀的時候，

比我二十年前讀的時候要懂得多。這毫無疑問是一輩子的追求。 

<舊約>的第六至第十七卷：從<約書亞記>到<以斯帖記>。這

些也是歷史書，或稱敘述文體裁，記錄了約書亞帶領以色列人進

入應許之地。摩西沒有進迦南地，但是約書亞進去了，得到了神

向亞伯拉罕應許的所有土地。接著就是以色列歷史中一段稱為

“士師”的階段，有卷書就叫<士師記>，其間神通過這些受揀選、

被默示的領袖，管理以色列民。士師中間有參孫和基甸。 

此後是以色列王國的歷史，包括<撒母耳記上>、<撒母耳記

下>、<列王記上>、<列王記下>、<歷代誌上>、<歷代誌下>。它們

記錄了掃羅、大衛和所羅門王；所羅門的兒子羅波安，他的背逆

和愚蠢，以色列國分裂成北國與南國。這段歷史還包括大衛和拔

示巴的故事、歌利亞等等。 

在<聖經>的當中有一卷長達150篇的書，稱為<詩篇>。大部份

都由大衛寫成，詩歌體裁。應注意的是，詩歌體裁並不意味著它



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

們缺乏歷史事實。我們在上述以色列王國歷史書中讀到的很多事

件都是大衛記載下來的親身經歷，包括以色列王的故事、撒母耳、

歷代誌、大衛和拔示巴、大衛的兒子押沙龍等等。<詩篇>所描述

的是大衛的感情世界，他從神那裏親身經歷到的安慰，以及他與

神隔離和與神親近的時刻，都在<詩篇>裏。請注意，詩歌體裁並

不意味著不真實。希伯來文的<創世記>是非常詩歌性的。記得我

和一個牧師談過，由於<創世記>的詩歌體裁，他不能相信其精確

的記載。這裏有一個邏輯性的謬誤：詩歌體裁的記敘並不意味這

件事是虛构的。我可以寫一封像詩一樣的關於我太太的信，她讀

了後說：“寫得真好。”然後我卻告訴她說：“信中寫的並非事

實。”這樣太不通情理了。 

 接下去是：<約伯記>、<箴言>、<傳道書>和<雅歌>。這

些書被稱為“智慧書”。其中三卷是所羅門寫的；神的恩賜使他

成為人類歷史上最有智慧的人。這些書卷並不是描述歷史，而是

教導在特定情勢下的特定真理，常常是針對倫理道德而言的。<

箴言>、<傳道書>和<雅歌>，這些書卷教導我們何種行為是愚拙的，

何種行為是有智慧的。 

 第二十三至二十七卷：<以賽亞書>、<耶利米書>、<耶利

米哀歌>、<以西結書>、<但以理書>。這些書被稱為“大先知書”。

這些大先知們既向神的子民提出警告，也帶給他們安慰。就像今

天上午我們在崇拜前朗讀的<以賽亞書>一樣，他們警告以色列民

要悔改。這是先知的職責，不是開開玩笑的。神用先知預言將來

的審判，為的是警告以色列民要悔改。同時這些大先知也帶來安

慰，即神會將他們從壓迫之下拯救出來。將<以賽亞書>全部講解

一遍要用很長時間，不過我鼓勵你們讀這些大先知書，因為它們

非常豐富地表達了這位聖潔的神的權能、榮耀、公義與拯救。在

描述神的屬性方面，我不知道還有誰能超過<以賽亞書>的。 

 <舊約>以十二卷“小先知書”結束，從<何西阿書>到<

瑪拉基書>。總的說來，小先知書涉及的是關於以色列國的分裂，



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

即分裂成以色列(北國)和猶大(南國)。在大約公元前930年的時

候，所羅門的兒子做了個壞的選擇，導致以色列分裂成北、南兩

國。一個國家有10個支派，另一個國家有2個支派，就是以色列和

猶大，此段歷史大約從主前650到400年；我們知道了以色列被亞

述滅亡和被擄，猶大遭巴比倫侵佔和被擄去的歷史。其中有但以

理的故事，他被巴比倫王擄去。<舊約>以神的子民被擄結束；<

舊約>的最後一個字是“咒詛”。被擄、亡國是咒詛，但同時也有

神的應許。 

 

<新約> 

 

經過大約四百年的沉默，一位新的先知從以色列人中興起，

他的名字叫約翰，即“施洗約翰”。他的工作就是宣告神所應許

的那一位——耶穌基督——的到來。基督就是那位要將被奴役的

神的子民拯救出來的救主，但卻不是用許多人以為的那種方式來

拯救。福音的實質就在這裏。那些法利賽人、智者、學者，他們

對<舊約>十分熟悉，在他們頭腦裏有他們所需要的彌賽亞的形像。

當主耶穌出現的時候，“受苦的僕人”與他們頭腦中的那位完全

不同。他們期盼著有一個人來——做什麼？推翻羅馬帝國。這就

是為什麼在主耶穌凱旋入京時，他們高唱：“和散那！和散

那！”“救我們！”“現在救我們！”“現在救我們！”不到一

個星期，他們喊叫什麼？“把祂釘十字架！把祂釘十字架！”“這

不是我們想要的那種拯救！” 

主耶穌傳講的“神的應許會真正臨到”的信息，是像芥菜種

那樣：開始小，越長越大；像面酵，全團都發起來。他們想彌賽

亞從天而降，一下子將尼羅、凱撒趕出去。這與現代“前千僖年”

的“時代論”犯同樣的錯誤：他們犯了主耶穌凱旋入京時猶太人

犯的錯誤。他們想像主耶穌來的時候，勢如破竹，摧毀地上各國。

主耶穌從來不用這樣的方法；祂第一次來的時候不是這樣的，祂



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

第二次再來也一定不是這樣的。神的國的建立不是主耶穌從天而

降，一下子摧毀地上各國。 

主耶穌的國降臨是通過歷史的進程，在聖靈的大能下福音廣

傳，人的生命通過教會一個一個被改變。眾國起來反對教會，但

是他們不會成功，教會堅持下來。他們不明白：“主耶穌為我做

什麼？這一切將怎樣發生？”這個問題的答案是：“主耶穌的國

降臨是一個漫長、緩慢的過程。” 

如果他們是但以理，他們就明白了。是什麼擊碎那個代表地

上之國的大像的？是大山嗎？不是；是一塊石頭打在這像身上，

然後打碎這像的石頭，變成一座大山，充滿天下。聽上去像芥菜

種，像發酵麵團。記得我曾經問過一位神學院的教授：“為什麼

祂用一塊石頭，而不用一座大山？看上去好像應該是一座大山，

轉眼之間摧毀一切！”他的唯一答覆是：“我想但以理不會在意

是一塊石頭還是一座大山。”這個回答對我是不夠的。我的意思

是，正確的回答應該是：“這是聖經所揭示的。” 

(我走題了。) 

<新約>以“福音書”開始。四卷書：<馬太福音>、<馬可福音>、

<路加福音>和<約翰福音>。“福音”這個字的意思是“好消息”。

什麼是好消息？如果有人問你：“什麼是福音？什麼是好消

息？”你能回答嗎？我想你可以有許多種說法；不過“好消息是

耶穌——神所應許的彌賽亞——來到世上尋找、拯救失喪的人。”

我希望不管你怎樣回答“什麼是好消息？”這個問題，答案總是

耶穌在做什麼，而不是你在做什麼。我希望答案總是圍繞耶穌拯

救靈魂，而不是“世界末日”什麼的。福音是耶穌拯救罪人；這

就是福音。 

四本福音書從不同角度描述了耶穌的出生、祂的一生、祂的

死和祂的復活。<馬太>、<馬可>、<路加>很相似，稱為“對觀福

音書”，即同一觀點敘述的；<約翰福音>有些不同。四福音書從

不同的角度描述了耶穌的生平，自然就不完全一樣。它們並非提



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

供了四個互相矛盾的概述，而是每卷福音書都有不同的側重點。

馬太是寫給猶太人的；約翰是針對當時流行的“諾斯底教”，所

以開卷便說：“太初有道。道與神同在，道就是神。......道成

了肉身，住在我們中間。”他們針對不同的事情。假如你知道“矛

盾”的本質的話，你在四福音書裏絕對找不到任何互相矛盾的地

方。 

問題就在這裏：人們不學邏輯，於是將不矛盾的說成是矛盾

的。舉例來說，有書記載在墳墓裏有一個天使；又有書記載：在

墳墓裏有兩個天使。這是不是矛盾？讓我問你一個問題：如果墳

墓裏有兩個天使的話，墳墓裏是不是有一個天使？它沒有說墳墓

裏“有一個”、“僅僅有一個天使”......。諸如此類。有個古

老的笑話：“哪個月有28天？”每個月都有28天！所以關鍵是真

正理解矛盾的本質。福音書的作者只提到一個特別的天使，並不

意味著不可以有2個或者10個天使，除非它說“僅僅一個”或“只

有一個”。 

再舉個例子：記得我在這裏一個社區大學當排球教練的時候，

隊裏有個球員走到我跟前說：“你怎麼能相信<聖經>呢？<聖經>

裏矛盾百出。”我說：“是嗎？什麼矛盾？”他說：“反正我知

道裏面矛盾百出。”我說：“那好。你可不可以舉個例子？”他

說：“明天我們出去時你將聖經帶著，我指給你看。”我說：“那

太好了！”於是第二天我帶著聖經，開著車。他打開聖經，翻到<

創世記>一章1節。我想，這下他可麻煩了！他開始閱讀聖經，開

始找裏面矛盾的地方。不是他已經知道在哪裏，而是試圖要找出

矛盾。 

要說“矛盾”，還是讓我來給你們舉個例子：耶穌受試探的

順序，在福音書裏有不同的記載：石頭變成食物、跳下去......

等等。你讀到這裏，發現有“矛盾”，卻沒想到這些試探的記載

不是按時間順序的。你可以問我今天吃了什麼？到了晚上，我說

我吃了漢堡包、意大利通心麵和煎蛋卷。這些是我今天吃的東西，



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

但並不是我吃的時候是按這樣的順序。假如我說，我早飯吃煎蛋

卷，午飯吃漢堡包，晚飯吃意大利通心麵，後來我又改說吃了別

的，這才是自相矛盾。事實上，福音書的作者列舉事例，並不一

定按照時間順序。上、下文中沒有表明按時間順序，所以不在互

相矛盾的范圍。這是研究邏輯、理解什麼是矛盾的問題。這些都

不在我的講稿中，只是提一下，因為有人聽到這些爭論，其中一

些問題是很容易回答的。 

<新約>第五卷是<使徒行傳>。<使徒行傳>的作者是路加，此

書基本上是<路加福音>的續篇。它記錄了基督教會建立的初期神

的道傳揚出去。<使徒行傳>第十章左右福音開始進入外邦人，變

得非常國際化。<使徒行傳>很早——在五旬節——不同的語言將

福音傳揚出去。順便提一句，在<創世記>裏你讀到巴別塔：人們

試圖造一座塔通向上帝。上帝怎樣阻止他們？——變亂他們的口

音，使他們的言語彼此不通。在<使徒行傳>裏，當福音真正變得

非常國際化的時候，神做了什麼？祂使每個人能聽懂——用他們

自己的語言所說的。所說的是什麼？是怎樣造塔的指示嗎？不是。

所說的是福音；福音被廣傳開來。在<使徒行傳>裏，我們看到福

音從猶大傳到撒馬利亞，再傳到世界的大部份地區——福音開始

國際化。神給亞伯拉罕的應許是什麼？“地上萬國都必因你的後

裔得福。”這一切都從<使徒行傳>開始。 

雖然此卷書中有許多神學概念，但是今天當人們把當時發生

的事件視為教會中“一成不變的正常狀況”時，就會產生極大的

困惑。在<使徒行傳>中我們讀到基督升天——這是一次性的事，

不是一遍又一遍發生的事。“五旬節”是一次性的事，不是一遍

又一遍發生的事。使徒使死人活過來，今天不再發生。使徒以絕

對的權威說話，今天也不再發生。“使徒”必須是親眼看到主耶

穌復活的人。這些都是已經完成的神的救贖工作的一部份。我們

必須十分小心，不應期望這等事件在今天發生。雖然其中像建立

執事和長老、教會的結构等等依然适用，但是許多發生在<使徒行



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

傳>裏的超自然的行為是非常特殊的，是特別設計的，是已經完成

的神救贖工作的一部份——包括使徒以絕對的權威說話來完成這

27卷我們稱為<新約>的聖經。 

第六至十八卷是保羅書信，從<羅馬書>到<腓立門書>。這些

被稱為“保羅的教誨書信”，意在教導。使徒保羅建立了聖經中

神學教導的主體。這些書信的目的是以最直截了當的方式教導關

於神的正確的教義；受信的教會和個人大多數都是由保羅自己親

自開創起來或親自帶到基督面前的人。 

這些書信基本上是糾正錯誤——針對侵入教會內部的錯誤思

想。在<使徒行傳>中你看到使徒保羅成為基督徒，然後看到他開

始建立教會，看到宣教事工的進行。但這並不是全部。然後你看

到保羅在羅馬、在哥林多、在以弗所、在歌羅西、在腓立比建立

教會。他寫信給這些教會和教會裏的人，如提摩太、提多；保羅

發現他們正陷入某種錯誤之中，所以寫信糾正。這就构成了保羅

的書信集；它們不僅是<新約>——而且是整本<聖經>中——神學

教導的主體，因為它的真正用意就是教導。 

我們的難處是弄明白保羅信中所針對的到底是什麼問題？因

為我們是在讀別人的書信。當我們讀<加拉太書>時，我們讀的是

別人的信；受信的教會與個人在收到這些信以前，顯然都受到保

羅直接的教導，因而對保羅所針對的問題十分熟悉。但這些問題

是我們所需要瞭解的。這就是為什麼當我們打開<羅馬書>或別的

書信開始讀的時候，感覺意思不是很清楚，很難讀，要試圖弄清

楚到底是什麼問題。假如我身在羅馬教會，或是哥林多教會，我

就會知道保羅為什麼要寫這封信給我。他以前與我在一起，教導

過我；現在當他寫信給我時，我就非常清楚他講的是什麼。但是

我們今天讀的時候，就要問：“保羅到底在講什麼？是什麼樣的

問題？”這就是為什麼讀聖經會很困難；這就是為什麼甚至連彼

得也說保羅的書信很難理解。所以當我們感到很難讀懂保羅的書

信時，我們知道我們並非孤身一人。 



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

接下來是<希伯來書>。<希伯來書>也是教誨書信；儘管許多

人相信<希伯來書>的作者是保羅，但聖經中沒有給出結論性的證

據。此書是寫給那些受誘惑、怕受逼迫、試圖想要離開基督教回

到猶太教去的以色列基督徒。整本<希伯來書>就是針對他們寫的。

為什麼要回到“影兒”裏去？<舊約>是耶穌的預表，為什麼要回

到那個僅僅是實體的預表中去？這就是<希伯來書>的實質。 

第二十至二十六卷，我們稱為“一般書信”，<雅各書>到<

猶大書>。這些同樣是教誨書信，作者是雅各、彼得、使徒約翰和

猶大。與保羅的書信相似，這些書信所針對的都是偷偷侵入教會

的各種問題，通常是關於假師傅；那些錯誤思想都是要把信徒從

他們已經接受的福音真道上引開。去年我們讀過這些書信，看到

雅各、彼得用非常尖銳的言詞斥責那些偷偷潛入教會的假師傅們

試圖將基督的福音引入岐途。 

<聖經>的最後一卷書是<啟示錄>，預言體裁；預言體裁是文

學體裁的一種。我們要這樣來理解這卷書：書中自己說這些事是

徵兆，所以按照字面來理解<啟示錄>是不對的。可悲的是，按照

字面來理解<啟示錄>的人，對於那些應該按照字面來理解的部份

卻不這樣做，即<啟示錄>的一開頭，耶穌基督的啟示賜給約翰，

將“必要快成的事”顯示出來。這裏沒有什麼隱喻，就是“必要

快成的事”(啟1:1)： 

 

3......念這書上預言的，和那些聽見又遵守其中所記載的，

都是有福的，因為日期近了。(啟1:3) 

 

他還沒有提到徵兆；這要到好幾節之後。“必要快成的事”、

“日期近了”，這些都是按照字面來理解的。然後，突然間星星

從天上掉下來，好像是真的星星從天上掉下來似的；大的蚱蜢、

或是直升飛機，書中開始充滿類似的東西。<聖經>的最後一卷，

同時也是最有爭議的一卷書，就是<啟示錄>。這是一封寫給七所



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

教會傳閱的書信；書中通過預兆，向讀者啟示了神的審判，對祂

子民的仇敵的審判；神保守祂的教會的大能，並強調神對惡者的

最後審判，和祂的子民的救贖到永恆的平安之中。 

當我們解讀聖經的時候，最初的讀者很重要。這裏提到七個

教會，也許更多。當時是在羅馬帝國鼎盛時期，在猶太人逼迫他

們的時期，寫給七個教會的。如果你讀<啟示錄>，它一開始就談

到主耶穌，在一章5節稱主耶穌基督為“世上君王元首”。我們現

在對這一稱呼並不吃驚；現在全世界有成億的人稱基督為“主”。

但在當時，大概只有五千多基督徒，在羅馬帝國的統治之下；而

有人說耶穌是凱撒的元首，這幾乎讓人笑掉大牙。但是人們需要

知道，不管外表如何，事情的實質是神掌權：耶穌是“萬王之王、

萬主之主”。不要被你們所看到的迷惑，灰心喪膽；神會保守教

會，這是應許：“我要咒詛那些咒詛你們的，祝福那些祝福你們

的。地上萬國都必因亞伯拉罕的後裔得福，教會最終成功。” 

我認為<啟示錄>講的就是這些；它鼓勵神的子民戰胜邪惡。

它不是科幻小說。令人感到羞愧和尷尬的是，看到當今那些大同

小異的所謂“基督教啟示影片”，像John Travolta的電影，很糟

糕(我沒有看，聽說糟糕透了)。還有Del Long Harbor的電影，我

忘了它的名字，那個一會兒來、一會兒去的，因為他是Hellron 

Hubbard科幻片的追隨者。都成了科幻片了！影片中的那些“預言

大會”，你看到他們的劇照，十分醒目。我要提他們的名，是因

為對以下這些人你們要小心，像Chuck Missler和Hal Lindsey，

還有Peter及Paul Lelond等傢伙。你看他們所做的，實在和<星球

大戰>影片裏的戰爭預測家會議所差無幾。他們看上去和那些電影

裏的人一樣：苦思冥想，猜測將來末世的那場大戰會在哪裏展開。

他們每個人都有自己的一套所謂理論來支持他們的預測。這些人

沒有抓住<啟示錄>的要點。 

<啟示錄>的要點是：神要保守祂的子民，神要保護祂的教會，

耶穌是地上的統帥與君王；你要麼跪拜降服在羔羊的腳下，要麼



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

接受神忿怒的審判。<啟示錄>講的就是這些。你們都讀過<舊約>，

在理解<舊約>的基礎上讀<啟示錄>，就清楚得多。 

<啟示錄>是一卷很難理解的書。我認為這是作者故意的，因

為這是一封寫給基督徒的信，啟示他們有關以色列和羅馬帝國的

毀滅，因此他就用了這樣一種寫作方式，使得只有熟悉<舊約>先

知們所採用的寫作方式的基督徒才能理解。假如信落在羅馬統治

者的手裏，沒有人能解釋信裏的那些預兆。假如信落在教會手裏，

我們也不能解釋信裏的那些預兆。人們問：“為什麼這麼不清楚？

為什麼裏面五百多個異象這麼難理解？”我認為這都是故意造成

的。書中有五百多個異象、共22章；<舊約>中的五百多個異象，

都很難理解。你知道為什麼嗎？因為我們沒有人理解<舊約>到我

們應有的程度。如果我們真正徹底理解了<舊約>，<啟示錄>就清

楚多了。 

 

貫穿整本聖經的信息 

 

(我不敢相信我已講了這麼長。你們非常有耐心，我要講快一

點。快完了。) 

一般說來，由40位不同作者在1500年時間裏寫成的66卷書，

很難找到同一個主題、同一個信息。我們常常見到的情況是，當

一起車禍發生後，在場的十個目擊者在幾個小時之後對同一事件

會作出各種不同、甚至相互矛盾的描述。但聖經絕非如此。 

貫穿聖經的信息是十分清晰的：從<創世記>前三章裏我們就

看到了種子的形式。簡言之，聖經向我們指明： 

有一位神，祂公義、美善；祂創造了萬物，並且造得全都美

好。神創造了人，人背叛了神，死亡就進入了世界。神並不喜悅

人成為死亡的囚徒，因此神在聖經裏作了一個應許，我們稱之為

“約”：要通過女人的那位後裔——耶穌——的誕生，神子民的

仇敵——撒但、罪、死亡以及其他——都被毀滅。聖經其餘部份



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

就是揭示這個簡單的救贖的信息；聖經就是一個救贖的歷史故事。 

聖經裏當然也包括許多關於生活、真理、現實、知識、倫理

等等的教導，但所有這一切都是環繞著“神通過基督的十字架拯

救罪人來完成祂的救贖計划、來榮耀祂自己的名”這個主題的。

這就是為什麼耶穌說：“你們查考聖經，因你們以為內中有永生；

給我作見證的，就是這經”(約5:39)。耶穌知道這39卷書都是關

於祂的。雖然我們不能在聖經的每一個段落、每一個標題、每一

個標點符號裏直接看到“耶穌”，但我們若讀了很多聖經卻偏偏

漏掉這樣一個信息——即“有一位神，祂審判罪，祂通過審判自

己的兒子來拯救罪人”——那麼我們就是白讀聖經了。這是整本

聖經的信息，即“有一位美善、公義的神，通過審判自己的兒子，

代替你和我，來榮耀祂自己的名。” 

這對神是如此地榮耀，以致於成為我們在永世中的讚美。耶

穌的十字架，我們要永遠永遠讚美祂！我們不會感到勉強，也不

會感到疲倦，因為我們的眼睛將被打開，看到這是何等偉大、何

等榮耀的事！ 

作為一個牧師，我只能為我自己、為你們禱告。這也是你們

自己的禱告：願你們的信心不斷增長；當你們行走在這個窄小的

地球上的時候，有一天你達到這樣一個時刻，能全身心地為神為

你所做的讚美神！當我們很多人這樣做的時候，我們在山上聽的

道中得知的所有其他東西都要添加給我們了。這是應許。從<創世

記>到<啟示錄>，聖經的信息，如我們在<創世記>裏讀到的，是： 

 

22耶和華神說：“那人已經與我們相似，能知道善惡。現在

恐怕他伸手又摘生命樹的果子吃，就永遠活著。”23耶和華神便

打發他出伊甸園去，耕種他所自出之土。24於是把他趕出去了。

又在伊甸園的東邊安設基路伯和四面轉動發火焰的劍，要把守生

命樹的道路。(創3:22-24) 

 



 

第 2 講 ： “ 聖 經 是 什 麼 ？”  

然後，在<啟示錄>裏，我們讀到： 

 

1天使又指示我在城內街道當中一道生命水的河，明亮如水

晶，從神和羔羊的寶座流出來。2在河這邊與那邊有生命樹，結十

二樣果子，每月都結果子；樹上的葉子乃為醫治萬民。3以后再沒

有咒詛。在城裏有神和羔羊的寶座，祂的僕人都要事奉祂，4也要

見祂的面。祂的名字必寫在他們的額上。5不再有黑夜，他們也不

用燈光、日光，因為主神要光照他們；他們要作王，直到永永遠

遠。(啟22:1-5) 

 

你或許會問：“這些都不錯，但我為什麼要相信聖經呢？”

這正是我們下一講的問題。 

 

讓我們一起禱告 

 

天父，我們感謝您將奇妙的事啟示給我們。我們求主賜給我

們能看的眼睛、能聽的耳朵、渴慕聖潔的心。父啊，願您的話語

產生作用。父啊，您的名要在全地被高舉、被尊崇。奉主耶穌的

名，阿們！ 

 

__________ 

註1﹕ 

 此時在任的美國總統布什是一位公開承認其信仰的基督

徒。 

 


