
 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

healingwings.net 

 

第 四 講  

一位可知的、美善的神 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年4月27日) 

 

在討論了“聖經是什麼？”“我們為什麼應該相信它？”之

後，今天我們來看聖經的主題——神。在這一講裏，我們要討論

的題目共三條： 

一、神是可知的 

二、尋求、認識神的努力是合情合理的、崇高的 

三、神是美善的 

這幾條看上去再簡單不過了，但我們這些需要被糾錯的基督

徒常常能把甚至是最簡單、最明瞭的概念攪成、擠成一根根纏擾

不清的神學麻花。 

 

一、有一位可知的神 

 

基督徒在關於神的知識上有許多東西需要進行糾錯。我們聽

到的教導常常把神視為不值得去知道、去瞭解的。另一種傾向是：

神就是不可知的，理由是祂之所以不可知是因為神與我們之間的

差別是如此之大，以致於在與神交往的事上我們根本就不知道東

西南北。 

 

1) “同齡人”般的神 

在今天的西方教會裏，神常常被視為與我們是同齡人，是“哥

兒們”(buddy)。在一定意義上，神看上去好像是這樣的。我們在

https://healingwings.net/


 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

<出埃及記>三十三章11節讀到：“耶和華與摩西面對面說話，好

像人與朋友說話一般。”主耶穌在<約翰福音>十五章11節中教導

說：“以後我不再稱你們為僕人，因僕人不知道主人所做的事；

我乃稱你們為朋友，因我從我父所聽見的，已經都告訴你們了。” 

這麼看來，神是我們的朋友。但當摩西代表神向以色列說話

時，他的臉發光，以致人們都因害怕而不敢走近前來(出34:30)。

儘管基督稱祂的使徒們為朋友，可他們從來未用過“朋友”這個

稱呼，而都是自稱是基督的奴僕。<路加福音>五章8節裏彼得對耶

穌行了神蹟之後的反應，才真正表達了人對基督應有的態度：“西

門彼得看見，就俯伏在耶穌膝前，說：‘主啊，離開我，我是個

罪人！’” 

在我們所一頭扎進的、將基督教加以簡化的傳福音的努力之

中，我們將神降到了一個地步——神是如此容易地被認識，以致

有些人就不再把神看作是值得我們尋求、認識的神了。神成了一

位超級心理學家、一位老好朋友，或是我們從未有過的親人或配

偶。但是，假如我對自己的生活(朋友、家人或婚姻)已很滿意，

那麼神對我還有何用？我不需要再多一位朋友。 

 

2) 不可知的神 

另一種流行的有關神的錯誤概念是：神是根本不可知的——

祂遠遠高過我們，在一個不可知的範疇內運作，甚至與人類行事

的方式是完全相反的。當我們存著這種不符合實際的“謙卑”心

態來想像有關神的概念時，我們就得出了另一種結論，即：神既

然是無限的，那麼我們思考神的一切努力就都是徒然的。 

但神的無限本質並非使祂不可完全企及。保羅在<羅馬書>十

章8~9節中寫道：“他到底怎麼說呢？他說：‘這道離你不遠，正

在你口裏，在你心裏。’就是我們所傳信主的道。你若口裏認耶

穌為主，心裏信神叫祂從死裏復活，就必得救。” 

因此，我們需要糾正我們關於神的錯誤觀念。祂既不是“哥



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

兒們”，不值得特別花時間去認識；也不是遠到外太空裏哈伯望

遠鏡[註1]探不到的。我們若將這兩種極端折衷一下，或許就離真

理近了一步。神既是無限偉大崇高的，又是降卑而使我們可以認

知的。祂既是住在我們中間的神，又是天上永恆的神，既深不可

測，又是可知的。下面我們就來對此加以討論。 

 

3) 無限而又可知的神 

“神是誰？”“聖經裏是如何定義神的？”問這個問題的人

本身就有點過於驕傲了。我在聽到別人談論神的時候以及當我自

己談論神的時候，我總有點不自在。人在試圖定義神的時候，就

有點兒像是那些正在被鯨魚吞入口內的浮遊生物想要為鯨魚下定

義一樣愚蠢可笑。我不知道浮遊生物的認知能力到底有多少；有

一點可以肯定的是，鯨魚絕不局限於它們竊竊私語的認識範圍之

內。 

基督徒認為：神已經向祂的被造物顯明祂那些可知的方面。 

讓我們真誠地謙卑下來，承認神的不可測性。但也讓我們清

楚地知道，神並非因為祂所具有的無限性及不可測性就使我們對

祂完全不可認知。換言之，我不能完全認識神並非意味著我就一

定不知道任何關於神的事。你們中間的絕大多數人大概不能面面

俱到地向我描述壘球的詳盡規則和全部所在，但這不等於你不知

道什麼是“三振出局”[註2]。 

 

4) 有理性、講邏輯的神 

另外一點我們同樣應該清楚知道的是：我所掌握的那點關於

神的有限的知識，對於我、對於神，都是真的，是絕對不矛盾的。

也就是說，當我知道神不能說謊(多1:2)，我就應該知道，“說謊”

就是說謊，它在神眼裏和在人眼裏都是同一種行為。例如2+2對於

我來說等於4，那麼2+2對於神來說也等於4。假如兩條平行線對於

在地球上生活的我是不相交的，那麼在天上神的國裏也絕不會相



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

交。我們也可以這樣說：“當我明白真理的時候，我就知道了神

的心思(當然是在定性的而不是定量的概念上)。” 

我並不是想要把問題搞得過於複雜化、過於哲學性；但只要

稍微作點解釋，我們就能看出，認識“神的可知性與合情合理性”

有多麼重要。無論如何，假如神是不可理喻的，那麼祂當然就是

不可知的，因為你是無法瞭解捉摸不定的東西的。 

地上的真理之所以是真理，是因為此真理是神頭腦裏的真理。

有人說，“平行線在天上或許是相交的；反正神在邏輯之上，是

超邏輯的。”這話聽上去也沒有什麼害處，甚至還顯得挺謙卑的；

這樣做也很容易來解釋神學上的難題。有了問題，只要說上一句

“神是超邏輯的”，問題就迎刃而解了。但是我們必須知道，平

行線之所以在地上不相交，是因為它們在天上不相交(這裏所說的

天上是指神的規律、法則)。 

請允許我來說出這裏的關鍵所在。假如平行線在天上不相交，

那麼我們就必須承認神可能是自相矛盾的。倘若真的如此，當祂

說“是”時就意味著“不”；說“相信”時就是指“懷疑”，對

我們說“信的人必得救”而實際上可能是“信的人被定罪”。那

麼問題可真是嚴重了。 

我們已經確定聖經是我們知識的起始點。既然神是聖經的作

者，那麼祂就是我們知識的起始點。聖經宣告說：“敬畏耶和華

是智慧的開端”(箴1:7)。使徒保羅在<歌羅西書>中寫道：“神的

奧祕就是基督，所積蓄的一切智慧和知識都在祂裏面藏著。” 

在這些聲明以及聖經中其它多處經文所不言而喻的是，知識

來自神，我們是可以獲得智慧與知識的。這也就毫不奇怪為什麼

當初蛇在對人類的第一次進攻時說：“神豈是真說......？”(創

3:1)。 

 

二、合理的追求 

 



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

我的第二大點是：人類最高的追求目標是認識神。不信的人

用來反對有組織的基督教信仰常用的一個論點是：“基督教內部

就充滿了對聖經中關於神的教導的不同理解”，就仿佛沒有組織

的宗教之間矛盾就少似的。 

最近，我在與一位基督徒朋友為神學上不同的意見爭論時，

被一位不信主的朋友聽到了。他就說：“真有意思，教會到今天

還在那麼多的事上爭論不休！”言下之意就好像教會外面就沒有

爭論似的。按他這句話的邏輯，有爭論的東西是不值得追求的，

或者是不會有結果的。但我們不應該對教會裏的爭論感到洩氣(我

們以後還會對基督徒之間的爭論詳加討論)。 

從前我有一位教練，他曾訓練出無數的創田徑記錄和金牌得

主。他在田徑運動上的知識遠遠超過了我的智力與能力所能企及

的。難道這就意味著我找這樣的人作教練是不理智的蠢舉嗎？假

如自己無知而且能力太差，就不能在這位天才教練之下受訓練

——這是一種何等扭曲的邏輯啊！ 

假如人類因著自己找到正確結論的能力很差就放棄對認識

神、事奉神的追求，那就是無理性的。歸根結底一句話，神是可

知的——這是神自己的應許：“愛我的，我也愛他；懇切尋求我

的，必尋得見”(箴8:17)。 

 

三、神是美善 

 

1)我的最後一點是：神是美善。這點看上去是如此一目瞭然，

實在沒有什麼好討論的。但是，作為一個需要被糾錯的基督徒，

我發現自己甚至在關於“神是美善”的這一點上都是認識不足的。

我思考問題時的缺陷是，關於神我有一個觀念，關於美善我則有

另一個觀念，然後我下了個結論，說神與美善是可以劃上等號的。

下面我來解釋一下這意味著什麼。 

神常常被描繪成一位好心的老人，想要幫助把世界搞得有條



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

有理。我們都喜歡這樣的好心老人。我們在金球獎和艾美獎頒獎

大會[註3]上也說“感謝祂”，可是在聖經裏神卻要求我們忠心於

祂，要求我們敬拜祂。祂是一位忌邪的神，要懲罰否認祂的人。

神的這一以祂為中心的絕對性也被教會給輕描淡寫了。突然之間，

那位“老好人”變成了“薩達姆．侯賽因”(胡森)。這樣的神就

成了“男權主義者”、“憎惡同性戀者”、“好戰分子”、“反

對婦女有生、殺自己胎兒權利”者了；祂也因為人有罪而把他們

“送到地獄去”。這樣的一位神在奧斯卡頒獎大會上是不受歡迎、

也不會被提到的。 

這裏的問題是：神被視為僅僅是被造物中的一分子；一般說

來，祂做出的和選擇的都是好決定。有時候，人們覺得神越了界，

任意稱邪惡為美善。在知識分子中，我們常常聽到對這位“好戰

的”、“令人不可忍受的”神進行嚴厲指控。 

但神不因為某些事情是好的就選擇它們或制定法律來肯定它

們(仿佛它們之所以好是出於它們本身)；它們好也不是神任意說

它們是好的——好與善本身就是由神的本質和特徵所定義的。 

<威敏斯特信仰告白>是這樣說的： 

 

一切生命、榮耀、善良、祝福都在神自己裏面，也屬於祂；......

唯獨在神自己裏面，且歸給祂自己時，才有完全的充足；祂是萬

有的獨一根源，萬有都是屬於祂、藉祂而立，也歸於祂。(第二章

第2節) 

 

2)恨神就是恨善 

<詩篇>119篇68節：“你本為善，所行的也善。”使徒保羅這

樣說：“因為萬有都本於祂，依靠祂，歸於祂”(羅11:36)。換句

話說，當我們說某事、某物是善的，那善本身就與神的特徵相和

諧。得罪神就是得罪善；恨神就是恨善。“我恨上帝”是今天很

流行的口頭禪。<箴言>八章35~36節將神自己與生命等同起來： 



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

 

因為尋找我的，就尋得生命，也必蒙耶和華的恩惠。得罪我

的，卻害了自己的性命；恨惡我的，都喜愛死亡。 

 

恨惡神就是恨惡生命。生命、真理、美麗、純潔、善良、公

義、愛......不僅僅恰好是神所俱有的屬性，也並不僅僅是神能

夠來為這一切下定義；這一切都是神本身的特徵，都源於神，當

然也由神來定義。 

 我記得當初自己在考慮要不要成為基督徒的時候，還在那裏

詳細考查，看看基督徒的信仰是否真的符合倫理道德，是否真是

那麼好？聖經裏的上帝是否值得我去為之獻身？祂真的是美善的

嗎？希望現在我們大家都能認識到這種態度的傲慢、自恃。當時

我想做的是，不知天高地厚地試圖要來判斷美善本身是否美善，

於是我就自以為是地作起了美善和神的檢查官。簡直是瘋了一樣！

但這卻是人思考問題的常用方式。 

 

3)尋求認識一位美善的神 

根據聖經，有一位美善的、可以認識的神。世上沒有什麼比

尋求、認識這位神更高尚的追求了。祂是那聯接輪子上所有齒條

並驅動它們運轉的齒輪。當神被從平衡式裏挪走之後，家庭的事、

政府的事、人與人之間的關係、教會裏的事......都會遭瓦解、

破壞。主耶穌在<馬太福音>六章31~33節裏教導說： 

 

所以，不要憂慮說吃什麼？穿什麼？這都是外邦人所求的。

你們需用的這一切東西，你們的天父是知道的。你們要先求祂的

國和祂的義，這些東西都要加給你們了。 

 

神不僅僅是美善；祂就是美善之源。丟棄“神”的觀念就是

丟棄“美善”的觀念。這樣的例子我們看到的難道還少嗎？ 



 

第 4講 ： “ 一 位 可 知 的 、 美 善 的 神  ”   

 

4)神是良善，我們不是 

到此為止，假如我不向你們指出我們都為之痛苦但又清楚知

道的一件事，我就是失職了。那就是：神是良善，我們不是。耶

穌明確地指出：“除了神一位之外，沒有良善的”(可10:18)。神

的公義、聖潔與美善是如此高出我們，從一定的程度上說，人尋

求、認識神的努力實在是愚人之舉。人不可能造出一座“德行塔”

或搭起一架“公義梯”去認識神。以賽亞先知教導我們說：“我

們都像不潔淨的人，所有的義都像污穢的衣服”(賽64:6)。 

那麼我們的希望何在？我們的希望不在於我們自己，而在於

神，在於神找到我們。神通過祂兒子耶穌將祂的愛賜給我們、找

到我們： 

 

祂本有神的形像，不以自己與神同等為強奪的，反倒虛己，

取了奴僕的形像，成為人的樣式。既有人的樣子，就自己卑微，

存心順服，以至於死，且死在十字架上。(腓2:6-8) 

 

這是神自己為我們提供的人能認識神的唯一方式：神的兒子

變成為人，倒空祂自己，變成為有罪，自己卑微，以至於死，好

使我們擁有生命——擁有唯靠與神聯合才能找到的生命。人與美

善的神和好的唯一途經就是通過信基督，唯獨信基督。願神賜給

我們眼睛看見此真理！讓我們永遠求告救主的名字！ 

 

[註1]世界上最強大的射電望遠鏡。 

[註2]壘球是美國最大眾化的運動項目；“三振出局”是家喻

戶曉的一條比賽規則。 

[註3]美國電視界年度頒獎大會，級別次於奧斯卡。 


