
 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

healingwings.net 

第十講 

是被聖靈帶領？還是被律法帶領？ 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年7月13日) 

 

25惟有詳細察看那全備[使人]自由之律法的，並且時常如此

，這人既不是聽了就忘，乃是實在行出來，就在他所行的事上必

然得福。(雅1:25) 

 

8現今你去，在他們面前將這話刻在版上，寫在書上，以便

遺留後世，直到永永遠遠。9因為他們是悖逆的百姓，說謊的兒

女，不肯聽從耶和華訓誨的兒女。(賽30:8-9) 

 

禱告 

父啊，求您讓我們對您的律法有一個正確的態度，求您今天

早上讓我們正確地理解您的靈和您的律法一起做事的方式，求您

幫助我們在這個問題上清楚地思考，因為這個問題看上去是那麼

令人糊涂。所以求您賜給我們智慧，好叫我們明白。禱告奉耶穌

基督的名，阿們！ 

 

引言 

我們的<糾偏系列>講道已經到了第十講。今天要討論的這個

題目——“是被聖靈帶領？還是被律法帶領？”——

影響了許許多多的人。我自己也一樣，曾受到不正確的教導——

這不僅僅是一個錯誤而已，也不是單純的數學題的答案對、錯的

問題。它深刻地影響我們——

https://healingwings.net/


 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

影響我們的思想、情緒、心理，當然更影響我們的靈性，影響我

們的道德。當我們對自己與神的關係理解錯誤時，它就影響我們

的每一個方面——

影響我們對於聖經、對於神以及對於人的教導的理解。 

我們以往在此問題上所接受的教導，實在是個大錯誤，我們

需要對此作糾正。 

今天我要說的，與上個禮拜的第九講“屬肉體的與屬靈的基

督徒”類似，但還是有所不同：“是被聖靈帶領？還是被律法帶

領？” 

 

1. 錯誤的二分法 

有一次我在講道中說：“我們應努力遵守神的律法。”聚會

一結束，幾位年輕人走上前來，打開聖經問我。我實在很佩服他

們的勇氣和決心，很贊賞他們是拿著聖經來的。我也很佩服他們

是持溫和的態度、懷著愛心來糾正我。 

這樣的事應該經常發生。有一次在露營的時候，孩子們就曾

這麼做。他們認真地詢問老師剛才教過的東西到底是什麼意思。

我想這是很好的事情，只要問的人不故意搗亂。你若有問題、對

牧師講的有疑問，來問牧師，這是很符合聖經的。我認為會眾不

應有顧慮；牧師也不應怕聽到這樣的提問。 

不幸的是，這幾位年輕人和我們中間的許多人一樣，是需要

被糾偏的基督徒。他們很有禮貌地指責我，說我把基督徒“置於

律法之下”。他們說：“我們應該被聖靈而不是被律法帶領。” 

將神的靈與神的律法對立起來，可能要算是需要被糾偏的基

督徒的最大錯誤，而這正是許多人極力推行的。這一錯誤可以被

邏輯教科書採用為非正式的例子——

它的邏輯錯誤在於：假的二分法——

“你要麼就是被聖靈帶領，要麼就是被律法帶領”；兩者互不相

容。需要被糾偏的基督徒們已經莊嚴宣告：“進入聖靈，走出律



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

法！”“我們不要律法！” 

在這些基督徒眼裏，神的律法是冷酷的、外在的、表面的；

它被視為與“屬肉體的”相同；認為所有真正的基督徒都應該把

它放在一邊。聖經不是說：“......字句是叫人死，精意[聖靈]

是叫人活”(林後3:6)嗎？ 

在聖經中有那麼多處的經文，假如粗看而不是掃描的話，真

好像是將神的靈與神的律法對立起來了。這種對立簡直就像是神

的腦筋出了問題一樣。但這裏的差別在於粗看(英文為skim)和掃

描(英文為scan)二字。你是否知道其中的差別？今天在我們的語

言裏，已經把這二者混為一談。但它們是不同的。粗看是流覽一

遍，很快地讀一讀；而掃描則是很仔細地、一個字一個字地讀。

我們需要的是掃描聖經；我們需要的是查考聖經，是啃聖經。 

我曾經和室友一起養過一條狗。你若給它一塊帶肉的骨頭，

你會幾個小時都看不見它——

它跑到後院，先是吃掉肉，然後啃上面的筋，接著是骨髓，然後

才是骨頭本身，直到啃得乾乾淨淨。 

這就是我們需要做的——

我們需要一直啃聖經，一直讀，一直查考，一直思考，一邊對照

其餘的聖經經文。正如我們前面說過的，我們不能靠著貼在冰箱

上的一句經節來過日子；我們應該看這句經文的上、下文——

上面幾句是什麼？下面幾句是什麼？這句經文裏所用的詞的真正

含義是什麼？作者在聖經的其它地方是否用過？怎麼用法？要點

是什麼？作者要對讀者闡明的要點是什麼？等等。 

 

今天我要談的有三點： 

一﹑“被聖靈帶領”也包括遵行神的律法 

二﹑解釋那些看上去好像將聖靈與律法對立起來的經文，看

看它們到底是在表達什麼。(那幾位年輕人的態度的確令人佩服

，可他們卻誤解了聖經，不明白這些經文所教導的。等一會兒我



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

討論到這些經文時，我希望——我也禱告——我們會明白。) 

三﹑簡要地列出神所賜給我們為屬靈爭戰用的武器。 

 

屬靈地(按靈意)遵守神的律法 

 

我倒不是在這裏假謙虛；我成為牧師幾年後，還在錯誤地理

解這些經文。我不是什麼神童——

自然而然就知道這一切。有時候，有人對照聖經來糾正我。他們

是對的，我是錯的，我只好認罪悔改。這種情況現在還會發生。

我們都應當有這種態度；我們都需要扔掉已經學到的錯誤，重新

學過。 

不知怎麼搞的，我們這些需要被糾偏的基督徒得出了這樣一

個結論：“讀神的律法，盡我們的最大努力(我們的心、靈、思

想和力量)來遵守它”是一個錯誤，因為我們若這樣做，“靠的

就是自己的力量。” 

至今為止，我們的教會還是受到公開指責，說我們有時朗讀

“十誡”[註1]。我知道有人反對；這是一種把“朗讀神的十誡

”與“依靠我們自己的力量”相提並論的錯誤說法。 

基督徒所應該做的是信靠聖靈的能力。有人認為我們要做的

，“不是努力遵守神顯明的律法，而是要如何來最大限度地運用

聖靈的大能”。我不知道你們禮拜天早上是否聽收音機[註2]？

今早我來的路上在聽8:00-

8:30的講道節目。在我之前的那位婦女講道，她講的整個內容就

是“我們怎樣來運用聖靈的大能？”她就是說，“你必須讓聖靈

來在你身上做工。”這與聖經教導的可不一樣。聖經說，人是失

落的、死的、瞎的、裸的，是聖靈征服了人。而她說，聖靈已經

在那裏了；你要自己找到那隻按鈕，由你啟動，好叫聖靈來為你

做工。 

事實上，我們尋求遵守神的律法，就是與依靠自己的力量相



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

反；我們所依靠的是神的智慧與力量。當我按神的律法要求我做

的去做而不是憑我的感覺去做的話(哪怕我是在解釋說，我所憑

的感覺是靈性上的)，我正是被聖靈所帶領。我們會看到，遵守

神的律法是神的靈在我們裏面工作的特徵。當我通過讀神的話，

誠心尋求順服神、遵行祂要我做的時候，我就是在做屬靈的事。 

天然人是不會這麼做的；他不會有這種遵行神的律法的願望

。要說遵行，他可能會遵守人的法律、對社會有好處的法律，但

對於神的律法，神說人應該做的，天然人是不會去做的。保羅說

，他自己也是不能做的(羅8:7)；這是屬靈人才做的。 

你若是基督徒，你會這麼做，這也是聖經所教導的福音會在

一個人身上所結出的果子之一： 

 

27我必將我的靈放在你們裏面，使你們順從我的律例，謹守

遵行我的典章。(結36:27) 

 

我不知道你們對這段經文有多熟。它的上文是36章25~26節

。這可是全備的福音啊！“使你們順從我的律例，謹守遵行我的

典章”也是福音的一部份。全備的福音是：祂不僅是稱你為義，

也要使你成聖。下面我還會講到，你不僅被宣告為義，你被成聖

的工作也已經開始。你會視神的律法為良善。 

有人可能會辯論說：“那遵守的是‘典章’(英文為 

statutes)啊！”這是無意義的爭論，因為“律法”與“典章”

是同義詞。 

使徒保羅以他的雄辯將此點表達得淋灕盡致。假如你是真基

督徒，你就明白保羅的反問了： 

 

1......怎麼說呢？我們可以仍在罪中，叫恩典顯多嗎？2斷

乎不可！我們在罪上死了的人，豈可仍在罪中活著呢？ (羅6:1-



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

2) 

 

保羅接著說： 

 

12所以，不要容罪在你們必死的身上作王，使你們順從身子

的私慾。13也不要將你們的肢體獻給罪作不義的器具；倒要像從

死裏復活的人，將自己獻給神，並將肢體作義的器具獻給神。14

罪必不能作你們的主，因你們不在律法之下，乃在恩典之下。(

羅6:12-14) 

 

你“不在律法之下而是在恩典之下”這個事實已經告訴我們

，不要讓罪轄制我們。 

我們現在還犯罪嗎？是的，我們還在犯(上一次我們已經討

論過了)。但要讓我放棄掙扎去順服罪算了——

那是不行的。我們不能這麼做；我們應該與罪爭戰。 

我們馬上就會談到“不在律法之下而在恩典之下”到底是什

麼意思。現在我們應該清楚的是，凡被聖靈帶領的人，都會尋求

避免犯罪。一個被聖靈帶領的人會做許多事情，包括遵行神的律

法。這是件很簡單的事。我唯一耽心的是，你們若把此錄音帶給

那些深受反律法主義教導的朋友去聽，聽到這裏，他們一定會感

到極大的困惑。但是請接著往下聽。我希望能把事情說清楚。 

那麼，什麼是罪呢？我們必須讓聖經來下定義。 

 

4凡犯罪的，就是違背律法；違背律法就是罪。(約壹3:4) 

 

罪的定義就是違反神的律法。或許你聽到說：“耶穌來，結

束了律法”(這是對<羅馬書>10:4不恰當的解釋)。你們大概都聽

到過不少遍這樣的話吧？諸如“耶穌是律法的終結”[註3]。主



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

耶穌真正教導的是： 

17莫想我來要廢掉律法和先知；我來不是要廢掉，乃是要成

全。(太5:17) 

 

有時我們讀一段經文，就把它按自己的神學觀來解釋，說“

耶穌來廢掉了律法”、“毀掉了律法”，但事實上卻不是這麼回

事。 

耶穌還教導說： 

 

12所以，無論何事，你們願意人怎樣待你們，你們也要怎樣

待人；因為這就是律法和先知 [的道理]。(太7:12) 

 

37耶穌對他說：“你要盡心、盡性、盡意愛主你的神。38這

是誡命中的第一，且是最大的。39其次也相仿，就是要愛人如己

。40這兩條誡命，是律法和先知一切 [道理]的總綱。” 

(太22:37-40) 

 

有的譯本把此稱為“律法的總合”。前四條是愛神，後六條

是愛鄰舍。這是神的命令，也可以說“十誡”就是整本聖經中神

給人的命令總合。耶穌有很多機會可以告訴人們，不用再去擔心

律法啦！但祂從未如此做過。祂糾正那些對律法的不正確的理解

，糾正法利賽人對安息日的錯誤理解。祂從來未說，安息日是從

前的事，已經過時了，不用去管它。事實上，祂稱自己為“安息

日的主”。祂在各方面都遵守了安息日，完全了義。 

那些亟需被糾錯、糾偏的基督徒告訴別的基督徒：“不用再

擔心！忘掉律法吧！”他們實在不是在效法耶穌。那麼，我們應

該效法耶穌的到底是什麼呢？耶穌生在律法以下(加4:4)，一直

都在做討父神喜悅的事。 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

很多人脖子上掛著那句口號：“假如是耶穌，祂會怎麼做？

”乍看上去，效法耶穌是件很好的事。但事實上，有許多耶穌所

做的事，我根本不必效仿。比如說割禮、對飲食的規定、整套舊

約的獻祭制度，我們都不必效仿。更不用說耶穌宣告關於自己的

事，例如祂的神性，我們更不可效仿了。如果說我們要效法耶穌

的話，那麼我們就要效法祂遵行律法——

效法祂怎樣遵守神的道德律(實際上耶穌做的許多事我們是不必

去效法的)。 

耶穌也將神的律法視為聖潔的： 

 

12所以，無論何事，你們願意人怎樣待你們，你們也要怎樣

待人；因為這就是律法和先知 [的道理]。(太7:12) 

 

請注意，保羅在論到基督徒行為的時候，毫不猶豫地訴諸律

法。他在<哥林多前書>9章8~9節中說： 

 

8我說這話，豈是照人的意思？律法不也是這樣說嗎？ 

 

有人可能會說，“這是不同的律法呀！這是愛的律法、基督

的律法。”就好像這些律法都互相矛盾似的。但保羅接著說： 

 

9就如摩西的律法記著說：‘牛[在場上]踹穀的時候，不可

籠住牠的嘴。’難道神所掛念的是牛嗎？(林前9:9) 

 

保羅在論到律法的時候，毫不猶豫地聯繫到摩西律法，聯繫

到關於道德和關於這個什一奉獻的特別律法。 

雅各對神的律法同樣存敬虔、敬畏之心： 

 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

25惟有詳細察看那全備[使人]自由之律法的，並且時常如此

，這人既不是聽了就忘，乃是實在行出來，就在他所行的事上必

然得福。(雅1:25) 

 

這裏我實在沒有時間說太多，但我要告訴你們的是：我不記

得已經聽到過、看到過多少次這句經文被歪曲得面目全非。因為

雅各在這裏說“自由之律法”，於是律法就變成了自由的律法，

而不是道德律法了。雅各在後面又稱律法為“王法”(中文和合

本譯作“至尊”)，那麼豈不就成了“王法”而不是道德律了。 

當你用這種方法歸納說，這是“典章”、“律例”，不是“

律法”的時候，你忘了這些都是同義詞啊！事實上，雅各後來給

我們列出了幾條。他列出了什麼？他列出了“十誡”！當然，他

並沒有列出全部十條，但沒列出並不等於他不相信全部十誡。他

所列出的是他針對那些有問題的人所論到的那幾條。當你讀到聖

經上除了十誡以外的許多條，就如<羅馬書>12章、<哥林多前書>

12章等各種恩賜時，就知道保羅並不是在說，只有這些教會才有

這些恩賜；你要想得到的話，就應該到羅馬教會或哥林多教會去

。不，保羅不過是在某些書信裏列出這些作為例子而已，並非是

盡數列出，因為神的恩賜遠不止這些。 

無論是舊約還是新約，聖經中有無數處表明，屬靈人必定會

努力遵行神的律法。實際上，聖經裏的每一條命令都以這樣的條

件為前提，即：被聖靈帶領的人必定會視神的律法為他們應當遵

守的誡命。當保羅寫信、下命令時，當摩西、以賽亞或其他先知

警告人們要悔改時，他們的前提都是：聽眾是被聖靈帶領的人，

是眼睛被打開的人；他們看到這些宣告是真理，也就會努力遵行

。除了這些人以外，誰還會去這麼做呢？亞瑪利人是不會的；迦

勒底人不會，巴比倫人也不會。那麼誰去做呢？是神的子民。他

們這麼做，是不是因為意志堅強？不是，而是神帶領他們。 

那些需要被糾偏的基督徒們儘管一再地辯論、反對神的律法



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

，但是在實際生活中卻很少將他們的理論付諸實踐(我自己也列

入此行列)。他們都同意：偷竊是不對的。 

我很喜歡問的一個問題是：“你認為哪一條律法是可以違反

的？”在電台主持節目時，我常常問打電話來的聽眾這個問題。

大部份人都不同意我說的，但我認為這是非常明顯的事(其實我

這堂講道都是不必要的)。有一次我問一位神學院教授這個問題

，他回答說：“我想我們應該遵行，因為它們不是摩西制定的。

”今天，我們大家對違反安息日早已習以為常；看來我還得再講

一次關於“十誡”的道。除了安息日之外，我們都同意我們應該

遵行神的律法。 

總而言之，一個被聖靈帶領的人，在他的道德準則中是被神

帶領要去知道、認可和信靠神的律法。 

 

3. 聖靈與律法 

我想說的最主要的是：第一，我們被神的靈帶領信耶穌，神

的靈住在我們裏面，我們將神的律法看為是公義的、聖潔的、良

善的，是我們應該遵守的。事實上，我們教會對新會員所問的四

個問題是：“你信聖經嗎？”“你信耶穌是你的救主嗎？”“你

信耶穌是你的主嗎？”這三條說，假如耶穌是你的主，那就是說

，祂是永生神的兒子，是舊約、新約的神，祂所制定的命令是從

上面來的。但你若不這麼認為，你以為你不必遵守神的律法(儘

管我們很軟弱，但都在努力遵守神的律法)；你若不遵守，那麼

你就應該問自己是否真的在主裏面？是否是個信徒？你若不在乎

，那麼就像<雅各書>說的，你的信心在哪裏？這種信心能救你嗎

？回答當然是“不能。” 

那麼，我們怎麼來理解聖經中那些看上去似乎是將聖靈與律

法對立起來的經文呢？比如說： 

 

18但你們若被[聖]靈引導，就不在律法以下。(加5:18) 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

 

19我因律法，就向律法死了，叫我可以向神活著。(加2:19) 

 

2因為賜生命[聖]靈的律，在基督耶穌裏釋放了我，使我脫

離罪和死的律了。3律法既因肉體軟弱，有所不能行的，神就差

遣自己的兒子，成為罪身的形狀，作了贖罪祭，......。(羅8:2

-3) 

 

似乎意味著：“我已經被從律法底下釋放了，不需要律法了

。我有耶穌了，神已差了祂兒子來；我不需要律法了。” 

 

4律法的總結就是基督，使凡信祂的都得著義。(羅10:4) 

 

記不記得前面我說過，我曾被人指責“將基督徒置於神的律

法之下”？上面這些經文就是那幾個年輕人當時引用的證明。 

“我們不在律法之下”到底是什麼意思呢？假如你剛信主，

你從前是個小偷，我對你說：“你應該丟掉以前的犯罪行為，不

要再犯罪了。”難道我是在把他置於律法底下嗎？若不是，什麼

叫作“在律法底下？” 

當大數的掃羅在大馬士革的路上仆倒在地被耶穌對付的時候

，也就是他信主的時候——

他是被從律法之下救出。有沒有誰會認為保羅對此拯救的反應是

：從此以後，神向他開了綠燈，他可以不必再遵行神的道德律法

了？保羅是否對自己說：“謝天謝地，我終於可以去追隨假神、

拜偶像、妄稱神的名、無視那個討厭的安息日；不必再孝敬父母

了，可以去殺人、姦淫、偷竊、說謊並且對他人之物起貪心了等

等”？ 

因為時間的關係，我就不再詳細討論了。我們只要簡單地來



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

查考一下這些經節的上、下文，就可以看出到底是怎麼回事。 

我要講的第二點是：這些經文看上去好像將聖靈與律法對立

起來；我想這是許多人極其錯誤地理解這些經文，以致完全誤解

了聖經在這裏的意思。現在我要和你們分享的，是保羅在每一封

信上都強調的重點；這是事情的核心。 

 

4. 在律法之下 

 

18但你們若被[聖]靈引導，就不在律法以下。(加5:18) 

 

這句經文所指的可以從這一章的開頭一句中找到： 

 

4你們這要靠律法稱義的，是與基督隔絕，從恩典中墜落了

。(加5:4) 

 

在這裏，保羅並不是說基督徒不需要尋求遵行律法；他所要

論證、所要反對的，是人尋求遵行律法以達到稱義的目的。現在

是我們這些需要被糾偏的基督徒來找出什麼是因信稱義的時候了

！讓我們來好好看一看。 

我在神學院讀書的時候，碰到過一位剛獲得神學碩士的人。

他告訴我，他認為今天教會的真正問題是“知道得太多，做得太

少”。我記得自己以前也是這麼想的。但我立即告訴他：“我不

這麼看。我不認為我們知道得太多；相反，我認為我們知道得太

少了。你剛畢業，已經是神學碩士，能不能請教你一下：什麼是

‘因信稱義’？”他竟然答不上來！ 

我告訴你們，“因信稱義”可不是神學術語、神學概念；這

是聖經的原話，是神的話啊！我們的確有神學詞匯來幫助我們理

解聖經，就如“被提”、“三位一體”等等。可“因信稱義”是



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

聖經上的話啊！你應該知道那是什麼意思。絕大部份人不知道因

信稱義這個事實——

這才是把事情搞混淆了的原因，這才是問題所在。因為你在尋求

因律法稱義——這就是問題！ 

因信稱義是宣告無罪釋放。當法官的小槌子砸下來，宣告說

你被赦免、無罪了；雖然你是有罪的，但因為你被宣告無罪，不

是因為你做的任何事情能將功補過，而是另一位(耶穌基督)所行

的義。這與你的道德品格無關，與你的力量無關，與你的意志無

關，與你身上的任何才華無關。那是發生在十字架上的事。你也

可以這樣理解：那是聖父與聖子之間的約——

聖子付上代價，聖父接受；你、我則是受益者，我們是白白得到

的。 

這是保羅所針對的問題：你若要尋求加點什麼東西到十字架

上去，若要尋求按律法稱義，才正是這些經文所指的。保羅並不

是說：“你們在道德倫理上不用再去管律法了；你們就以聖靈從

自己裏面找到帶領——

該做什麼、不該做什麼，就可以了。”這根本不是保羅所說的。

他強調的是：“你們應當努力遵守律法，但連想都不要想你可以

遵行律法到一個地步——

能在聖潔的神面前稱義。這是不可能的！”假如你真的這麼想，

那麼就正如保羅在<加拉太書>裏指出的：基督對你來說“就是徒

然死了”。 

那些惟獨相信基督的人，已經被祂的寶血所赦免；那些仍然

依靠自己努力的人，則仍在律法之下。 

一句話，在律法之下或在恩典之下是指著“約”說的。你是

在哪個約裏？是在恩典的約裏嗎？你是在恩典之下嗎？還是在律

法之下？當你站在神面前的時候，你依靠的是自己的義呢，還是

另外一位的義？你是依靠自己的努力要在神面前站立得住嗎？如

果是，那麼你必定倒下！你是在恩典之約下嗎？你信靠基督的十



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

字架嗎？如果是，那麼你必不遭審判。耶穌明明地說： 

 

18信祂的人，不被定罪；不信的人，罪已經定了，因為祂不

信神獨生子的名。(約3:18) 

 

這是最重要的，是問題的關鍵所在。換句話說，你若要用律

法來救自己，必遭滅亡。用律法來作為你的道德準則是聖潔的、

美善的。假如我勸你去跑跑步、鍛煉身體，可能是個好建議；假

如我讓你跑到月球上去......，那可就是愚人之舉了。但是，這

裏的關鍵並不是奔跑；關鍵是你怎麼看待你的奔跑。假如我讓你

遵行律法，這是好的建議。我知道你們作妻子的一定願意你們的

丈夫這麼做，對嗎？作父母的也願意孩子這麼做——

我們都希望別人遵守律法。那麼，如果說“我們彼此勸對方遵守

律法”是個好主意；但假如我們彼此勸對方以此來得救，那就是

壞主意了。就是這麼簡單！ 

 

5. 向律法死 

 

在下一節經文裏，我們可以看到相同的意思： 

 

19我因律法，就向律法死了，叫我可以向神活著。(加2:19) 

 

請注意此處的上、下文： 

 

21我不廢掉神的恩；義若是藉著律法得的，基督就是徒然死

了！(加2:21) 

 

我們再一次看到：假如我以為可以通過遵守律法被神稱為義



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

的話，基督就徒然死了。保羅“向律法死了”是針對“尋求遵守

律法使自己得救”而言，不是作為道德行為準則說的。 

我們已經學過了<加拉太書>[註4]。保羅不是在說我們今天

努力遵行律法，就比昨天要稍微聖潔一點；保羅所指的是那種能

被神所接納的義。若這義是來自遵行律法，那麼“基督就徒然死

了”——

至少對你來說是這樣。因為既然你能做，祂又何必再需要做呢？ 

 

6. 罪與死的律法 

 

2因為賜生命[聖]靈的律，在基督耶穌裏釋放了我，使我脫

離罪和死的律了。3律法既因肉體軟弱，有所不能行的，神就差

遣自己的兒子，成為罪身的形狀，作了贖罪祭，......。(羅8:2

-3) 

 

什麼是“罪和死的律”？那就是“你犯罪，你必死”的律法

或約，是神與亞當立的約：“你吃的日子必定死。”這是恩典之

約嗎？不！是行為之約——

你可以做所有的事，但你若做這一件事(吃禁果)，你就必定死。

當時的亞當還不像我們這樣帶有罪的本性，他尚且不能遵行，你

怎麼會以為你能遵行呢？你總不會說：“亞當搞砸了！要是我當

時在伊甸園裏的話，我也許能做到。”這就是我們罪的本性了—

—以為別人失敗了，我們不會。 

無論是誰，只要他不是因著神的恩典、相信耶穌，那麼就如

保羅所說的，他還是在亞當裏。你也可以這樣理解：因為耶穌是

第二個亞當；我們因著肉體太軟弱而做不到的，神差了耶穌來做

到了。這與我們是否應該放棄努力遵行神的律法毫無關係；聖經

教導我們要信遵行了律法的那一位。 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

 

7. 律法的目的(TheEndoftheLaw) 

 

4律法的總結就是基督，使凡信祂的都得著義。(羅10:4) 

 

我記得有一次在電台上主持節目，一位女聽眾打電話來，聲

言她對我講的非常失望。她說：“維牧師啊，你就是不懂！耶穌

是律法的結束[註5]——

那是結束啊！你為什麼還要讓我們遵行律法呢？”我一個勁地向

她解釋，可是我們倆都聽不進對方的話。這一類的問題出在哪兒

呢？就出在對因信稱義與成聖沒有正確的理解。 

這段經文(羅10:4)被不斷地引用，好像基督徒不必再看“十

誡”了。讓我們再來查考一下它的上、下文吧： 

 

3因為不知道神的義，想要立自己的義，就不服神的義了。(

羅10:3) 

 

保羅所針對的是那些想要立他們“自己的義”的人。保羅的

論點是：在<舊約>(這裏到底是禮儀律法還是全部摩西律法並不

重要)的律法裏，基督是主要的目的，而不是結束。這就是解答

問題的關鍵所在。 

記不記得前面說的“啃骨頭”？對“結束”或“目的”一詞

，就應該啃一啃，搞清楚它到底是什麼意思。記不記得<威敏斯

特小要理問答>的第一條：“人生的目的是什麼？”同一個詞，

這裏問的是人生的目的而非人生的結束是什麼？人生的目的是榮

耀神，永遠以神為樂。 

 

結論 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

最最重要的是，假如人以為他是屬靈的，但又無視神的律法

，他就是自欺。 

被聖靈帶領的人，就像在許多其他事情上一樣，對律法的態

度會與保羅一樣： 

 

12這樣看來，律法是聖潔的，誡命也是聖潔、公義、良善的

。(羅7:12) 

 

被聖靈帶領的人，對律法的態度會像大衛一樣： 

 

72你[神]口中的訓言[或作“律法”]與我有益，勝於千萬的

金銀。(詩119:72) 

 

但我們必須同時認識到律法在拯救人的事上是無力的。 

請不要忘記兩點：第一，我們應該遵行律法；第二，我們如

果以遵行律法來救自己，那麼律法就成了我們的敵人。 

當人把遵守律法看作他們稱義的希望時，律法便成為他們的

行刑官。 

感謝神，已經有一位替我們受了刑。阿們！ 

 

 

[註1] 

維保羅牧師所在的教會每主日敬拜開始時，會以啟應式朗讀

<詩篇>、<以賽亞書>、“十誡”、“主禱文”、<使徒信經>、<

威敏斯特小要理問答>等。 

[註2] 

南加州地區每禮拜天早上8:30-

9:00在AM740頻道播出維保羅牧師的講道錄音。 



 

第 10 講 ： “ 是 被 聖 靈 帶 領 ？ 還 是 被 律 法 帶 領 ？ ”   

[註3] 

英文“end”一詞既可作“目的”，也可作“終結”、“結

束”。 

[註4] 

維牧師一共花了35次講<加拉太書>。此材料正在翻譯、整理

之中。 

[註5] 

中文和合本聖經譯作耶穌是律法的“總結”；希臘原文telo

s是“目的”；而英文end也可以譯作“結束”。 


