
 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

healingwings.net 

第十二講 

什麼是約？ 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年7月27日) 

 

22西坡拉生了一個兒子，摩西給他起名叫革舜，意思說：“

因我在外邦作了寄居的。”23過了多年，埃及王死了。以色列人

因作苦工，就嘆息哀求，他們的哀聲達於神。24神聽見他們的哀

聲，就紀念祂與亞伯拉罕、以撒、雅各所立的約。25神看顧以色

列人，也知道他們的苦情。(出2:22-25) 

 

25飯後，[耶穌]也照樣拿起杯來，說：“這杯是用我的血所

立的新約，你們每逢喝的時候，要如此行，為的是紀念我。”(

林前11:25) 

 

一、什麼是約？ 

 

今天早上，我們要來討論什麼是約。從前，我曾請教過一位

牧師。現在我記不得自己當時問的是什麼，但我卻一直記得他回

答的一句話：“......因為我們服事的是一位立約的神。”我很

喜歡這句話，覺得很有宗教味道，但就是不知道他說這句話到底

是什麼意思。以前我是浸信會的，後來成了牧師。當別人問我：

“你為什麼認為我們的孩子應該被排除在約的外面？”[註1]我

還是不明白他說的到底是什麼意思。 

什麼是約？聖經中明確寫著約的地方就有三百多處；沒有寫

明但意指約的地方則充滿整本聖經。聖經裏說到“約的人”(創9

https://healingwings.net/


 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

:9)、“約的記號”(創9:12)、“立的約”(創17:7)、“遵守約

”(創17:9)、“違背約”(書7:11)、“神紀念祂的約”(出2:24)

、“立約之血”、“約櫃”、“約書”(出24:7)、“報背約之仇

”(利26:25)等等。事實上，整本聖經就是分作兩個部份：舊約

與新約。 

我不知道當時自己是需要被糾錯呢，還是根本對約完全無知

。到底什麼是“約”？你大概會想：既然約的概念在聖經裏如此

重要，它一定是基督徒強調的重點。然而我在成為基督徒多年之

後，在成為傳道人之後，還是不明白約的意義。我在聽到關於約

的教導時，一般都是聽那些神學上稱之為“時代論”(Dispensat

ionalism)者的教導。他們說，這是“很明顯的事”；可我聽了

他們之後，再讀聖經進行對照，還是一點摸不著頭腦。因此我就

只好把它放在一邊，對自己說：“反正這點不那麼重要，等到了

時候再說罷！”我想，你們的情況也類似。今天就到了我們應該

來好好思考思考約的時候了！ 

我們的目的是要來理解什麼是約。這個詞的定義是什麼？什

麼叫作行為之約？什麼叫作恩典之約？我們在哪些方面必須提防

篡改關於約的事和人？這一切對我們每個人來說有什麼重要性？ 

 

二、約 

 

約這個字的定義究竟是什麼？這個字可以有各種不同的用法

。約可以是國與國之間的“盟約”，也可以是朋友之間的“契約

”；可以被用在君王與他的臣民之間的特定責任、義務上，常常

指國法。總而言之，約是一個“合同”，一個“承諾”，一個“

應許”。 

在聖經裏，約主要用在神與人之間。當然也有例外，如約伯

與自己的眼睛立約——是否能不看他不應該看的東西。 

聖經裏的約是神與人立的，並且伴有記號、獻祭和莊嚴的宣



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

誓，即：神以“遵約蒙福、背約遭咒”的應許在約的關係上印上

記號。簡單地說，人類與神之間有個合同，人類須按一定的方式

生活。說“合同”，聽上去似乎有點冷漠，但我不過是在用一個

詞來作明確的表達而已。 

 

三、行為之約 

 

在聖經裏我們看到的第一個約是神與亞當立的約；通常我們

把它稱為行為之約。 

 

15耶和華神將那人安置在伊甸園，使他修理看守。16耶和華

神吩咐他說：“園中各樣樹上的果子，你可以隨意吃；17只是分

別善惡樹上的果子，你不可吃，因為你吃的日子必定死！”(創2

:15-17) 

 

這就是約，這就是神所作的安排。看上去很簡單：假如吃了

分別善惡樹上的果子，你就是悖逆神，你就違反了約，就必定帶

來後果。這裏我們可以找到人類百分之百全都墮落了的理由。今

天我們聽到各種各樣的解釋，說明為什麼世界成為今天的模樣；

我們認為死是自然的。但事實上不是如此——

死是不自然的，是咒詛；死不是神最初的設計。當然，在神的定

旨裏是這樣；但當我們從神完美的旨意上來理解的話，死亡不包

括在內。人若沒有悖逆神，人應該永遠活著。使徒保羅解釋說： 

 

12這就如罪是從一人入了世界，死又是從罪來的；於是死就

臨到眾人，因為眾人都犯了罪。......18如此說來，因一次的過

犯，眾人都被定罪；照樣，因一次的義行，眾人也就被稱義得生

命了。(羅5:12,18) 



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

 

亞當的罪影響、感染了整個人類。我們之所以有罪，即是因

為他的過犯，也因為我們自己的過犯；不僅他做了，我們也做。

我們不得不承認：我們都是一個遭詛咒的種類——誰也跑不了。 

當我們認清這點時就會發現，這個行為之約是個相當壞的消

息：今天我們每個人仍然是有罪的，都是在一個遭咒詛的人類中

遭咒詛的一分子。 

 

四、恩典之約 

 

但是，讚美神！聖經幾乎立即就啟示了恩典之約。<威敏斯

特信仰告白/大要理問答>第30條對此作出了美好的解釋： 

 

全人類之所以落入罪惡和苦境，是因為他們違背了第一個約

——

即所謂的行為之約；但神並沒有任憑他們就此滅亡，反而出於祂

全然的大愛和憐憫，藉著第二個約——

即所謂的恩典之約，把祂的選民從其中救拔出來，並帶領他們進

入得救的境況。 

 

亞當犯罪之後，我們馬上就讀到了恩典之約——

神立即就以一個應許宣告說，通過女人的後代——耶穌——

祂要將那因著亞當的過犯而失去的贏回來。 

論到蛇，神說： 

 

15我又要叫你和女人彼此為仇；你的後裔和女人的後裔也彼

此為仇。(創3:15) 

 

神對祂子民的仇敵說，你要傷他的腳，就是指十字架；但那



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

腳要踩碎你的頭。這就是神的應許，就是你、我得以作避難所的

應許。神沒有讓我們留在亞當裏；祂為我們提供了一條勝過仇敵

的路，就如今早我們所唱的、多年前馬丁．路德寫的那首歌一樣

。 

 

五、常見的錯誤 

 

我們應該注意避免錯誤；我們不應該認為“行為之約”已經

不存在了，也不應該認為“恩典之約”像“行為之約”一樣，是

不加區別地適用於全人類的。換句話說，那些不在“恩典之約”

下的人今天仍然在“行為之約”下面，就是拒絕耶穌的人；他們

寧可留在亞當之約裏。一個人要麼是在亞當裏，要麼是在基督裏

。 

我們也應避免另外一個巨大的錯誤——

以為“恩典之約”取代或廢除了“行為之約”。這是基督徒中一

個很常見的錯誤；就好像神已經不再要求人絕對地、完全地遵行

祂的聖潔律法了，好像不是“行為之約”裏必須履行的責任了。

不！既沒有“取代”，也沒有“廢除”。神是不變的(瑪3:6)。

祂並不是說，以前我規定這些是不對的；今天我改變主意了，變

得不那麼厲害了。這種道德標準隨時間而變的概念，是電視上的

玩意兒。神是不變的。祂從前要求的，祂現在仍然同樣地要求。 

事實上，“恩典之約”完全了“行為之約”的要求。我們必

須理解這點，因為這關乎基督的榮耀。有時聖經讀上去，好像神

在尋找人來補救亞當的過犯。上禮拜我們讀的那段<以賽亞書>59

:15~16的經文更適合於今天的內容： 

 

15......那時，耶和華看見沒有公平，甚不喜悅。16祂見無

人拯救，無人代求， 

甚為詫異；......。(賽59:15-16上) 



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

 

這段經文的上、下文是說人犯罪要遭審判。神似乎在嘆息一

個人也找不到；沒有人來拯救他們，沒有人可以來為他們作中保

、來代求。神當然知道祂要做的是什麼；但這裏看上去祂好像很

失望。我們在<啟示錄>5:2~4也看到類似的話： 

 

2我又看見一位大力的天使，大聲宣傳，說：“有誰配展開

那卷書、揭開那七印呢？”3在天上、地上、地底下，沒有能展

開、能觀看那書卷的。4因為沒有配展開、配觀看那書卷的，我

就大哭。(啟5:2-4) 

 

但這兩段經文的結尾都是極奇妙、極美好的。<以賽亞書>記

錄了找不到可以代表人的中保之後，立刻說： 

 

16......[神]就用自己的膀臂施行拯救，以公義扶持自己。

17祂以公義為鎧甲(或作“護心鏡”)，以拯救為頭盔，以報仇為

衣服，以熱心為外袍。(賽59:15下-17) 

 

整個人類當中沒有英雄，沒有拯救者；因此神自己來做。使

徒約翰哭了，因為沒有人配。他接著說： 

 

5長老中有一位對我說：“不要哭。看哪！猶大支派中的獅

子，大衛的根，祂已得勝，能以展開那卷書，揭開那七印。”(

啟5:5) 

 

這當然是指基督——神永生的兒子——

道成肉身，祂是那位配得的。神立了約，但無人能遵行；我們都

失敗了。神在看、在找：誰來幫助我的子民？就好像神在全人類



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

中一一尋找，卻一個也沒有。因此，祂自己來完成，因為祂並沒

有改變標準。祂沒有說：“這舊的約太嚴厲了；我把它改一改。

”祂沒有這麼做，而是自己來完成這約的要求。 

所以說，“恩典之約”並不是神對“行為之約”的改變，而

是神差遣祂自己的兒子來完成。耶穌教導說： 

 

17莫想我來要廢掉律法和先知；我來不是要廢掉，乃是要成

全。(太5:17) 

 

你看，我們今天的教會糟糕到了什麼程度！大家都說：“你

不要再講律法了。”當我們丟掉神的律法，自己搞一套比較容易

、比較輕省的律法以便可以來遵守時，你知不知道這是對基督十

字架何等的輕慢啊！不！我們應當永遠將律法擺在面前，知道舊

約的嚴格性，明白基督的榮耀。祂並沒有廢除律法，而是完全遵

行了律法，替我們贏得了勝利。 

簡言之，神與人類立了約，人必須完全遵行，不然就必須承

受永遠的後果。人背叛了；但神因著對我們的大愛，選擇不讓我

們一直留在背叛與死亡的境況中。因此，祂差遣了自己的愛子，

替我們完成了我們那部份責任。我們在義上失敗了，耶穌沒有失

敗。我們本應承受罪的懲罰，悲慘地留在永死裏；但祂在十字架

上擔當了(彼前2:24)我們應受的懲罰。 

神不是躺在天上，厲聲喝叱地上可憐的罪人們，要他們遵行

那不可能完成的命令。(神即使這麼做，也完全是公義的。)不！

祂自己變成了參與者，替我們完成了我們所放棄、所玷污了的。

神不僅是立約者，祂也是守約的神——

祂履行了立約雙方的責任。我重復一下：祂立了約；我們違反了

自己一方的責任；祂完全可以公義地將罪的刑罰——永死——

加在我們身上。但祂選擇了不這麼做。“恩典之約”不是神忘記

了舊約，而是祂差了自己的兒子替我們死，替我們的罪承受了舊



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

約所要求的刑罰，因為神是聖潔的、公義的神。 

在生活中，我們都為罪有應得而拍手稱快。你想像一下：假

如一個社會不懲罰罪犯，人可以任意做惡，那將會是個多麼可怕

的地方！誰願意住在那種地方呢？我們家最近就有一次經歷。一

天晚上我們很晚才回到家；妻子和孩子們先後下車進了屋。第二

天一清早5點鐘，警察來敲門。因為頭天晚上我們去參加婚禮回

來，睡得很晚，我聽到敲門的聲音，還以為是在做夢。妻子告訴

我的確有人在敲門，這才知道是警察。警察說，他們看到我們的

汽車停在房子外面，車門都大開著，以為是有人在作案，特來查

看。我妻子感到很高興、很安全，因為警察及時注意到了；假如

有壞人的話，就能抓住了。當然，這場虛驚是昨晚孩子們下車後

沒有關門所致。 

作為公義、聖潔的神，祂應許了要懲罰罪；祂這麼做了。作

為恩典、憐憫的救主，神子，即“以馬內利”——

神與我們同在——

選擇了承受懲罰，將祂守約的義白白地加給了罪人。這就叫作恩

典。我們有一位守約的，那就是基督——

祂賜給了我們祂的勝利。 

當我們認識到“行為之約”沒有廢除但基督完成了它，那對

於神來說是何等的榮耀啊！ 

 

六、約與約之間的區別 

 

我們在聖經中看到的這些約之間的區別何在？下面是個簡要

的解釋： 

假如你相信憑自己的努力可以站在聖潔神的面前成為義，你

就在亞當裏，也就是在行為之約底下。這是一個人能做的最愚蠢

的事了！他不是過高地估計了自己，就是過低地估計了神的公義

審判。沒有一個頭腦清醒的人——



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

只要他有一點點關於神的概念——

會認為自己可以不需要基督的義遮蓋而赤身裸體地站立在公義的

神面前；沒有一個思維正常的人會以為可以憑自己的行為經得起

神的審判。 

但你假如是在恩典之約的底下，你相信的不是自己的行為而

是基督的義，那麼你就相信祂是律法的遵守者，祂是人與神之間

的中保，祂是賜生命者，祂是我們的拯救者，是守約者。 

 

七、兩個“恩典之約” 

 

據我所知，有件事是絕大部份基督徒都不清楚的，那就是：

聖經裏有兩種不同的恩典之約——

以獻祭和禮儀為代表的舊約和以基督的工作為本的新約都是恩典

之約。 

舊約可以追溯到該隱與亞伯的獻祭，但在摩西的律法中得以

完全的體現，即：全套的利未人祭司制度、聖所、洗濯盆和各種

潔淨與獻祭。這舊約到底是“行為之約”呢，還是“恩典之約”

？是恩典之約！新約也是恩典之約。人們犯的錯誤是：舊約常被

稱為“律法”。須知這不是你遵守律法得救的約。舊約裏並不僅

僅是宣讀律法；以色列人還殺動物，有贖罪日，有逾越節——

這是什麼意思？這是表明神遮蓋他們的罪。這些都稱為律法，因

為神的律法在此舊約中完全地顯明。當然這裏面明明地有恩典，

因為人因著恩典通過在基督裏的信得救。一切律法所指的就是基

督。 

新約，我們稱為“恩典之約”，並不是說新約裏沒有律法。

耶穌多次教導律法；保羅給了我們許多應當如何生活的教導。但

在新約裏，恩典得以完全地顯明。 

新約、舊約都是“恩典之約”。記不記得“行為之約”神是

與誰立的？不是與摩西，而是與亞當立的。我們在亞伯拉罕、摩



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

西、大衛等等舊約中看到的都是恩典。 

恩典之約有兩種形式表達：舊約與新約(下面我馬上會再解

釋)。 

那麼，新、舊約的區別在哪裏？我們已經知道了“行為之約

”與“恩典之約”的區別。同是恩典之約的新、舊約區別在哪裏

？ 

它們之間的主要區別是：預表與實現。舊約中的祭司預表了

我們的大祭司基督(來7:24)；舊約的獻祭預表了基督的犧牲(約1

:29)；舊約中的羔羊預表了耶穌。舊約中，神保存了以色列民族

，因為基督將要從這一族中出來(創18:22)。這就是為什麼我們

在舊約裏看到的“一個後代”——女人的後代——

要踩碎蛇的頭。在新約的福音書中我們讀到耶穌的家譜；為什麼

注重家譜？因為神保守了以色列，救主要從那裏出來。<羅馬書>

第九章說，若不是為了應許，即約，以色列早已像所多瑪、蛾摩

拉的樣子了。事實上，以色列人曾邪惡到了一個不可收拾的地步

。神保存他們的原因，僅僅是為了祂的應許——

那一位後代要出自以色列，或者說出自亞伯拉罕肉身的後裔。 

但舊約和新約的核心是一樣的；這核心就是：神差遣自己的

兒子來拯救祂的子民，為了榮耀祂自己的名。新約以簡單得多的

方式在神的子民中將它表達出來；我們都是參與在此約之中，那

就是宣講神的話，施行聖禮——

不是割禮與流血的獻祭(因為耶穌已經流了血)，而是洗禮與主的

聖餐(耶穌說：這杯是祂的血立的新約。祂說的是：這個小小的

杯子裏包含了我們在舊約裏讀到的所有東西)；還有就是為保護

基督的教會所執行的教會紀律。 

到此為止，我們討論了“約”這個詞的定義；“行為之約”

與“恩典之約”的差別；舊約與新約都是恩典之約——

前者是預言、預表，後者是這些事在基督身上的實現與完成。 

 



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

八、警惕有人改變約的定義與區分 

 

最後，我們必須警惕那些要把“恩典之約”改變成“行為之

約”的人。使徒保羅一直都在對付這種作法和這些人。作為二十

一世紀的一名牧師，我也一直在對付這些——

這實在是一種侵入教會的頑疾。我不知道這些人到底是出於什麼

樣的動機——或許是驕傲，或許是無知——

總是有人在那裏試圖把“恩典之約”改回到“行為之約”去。保

羅所對付的那些人要求人們“行割禮才能真正得到救恩”；就如

我們在<加拉太書>裏讀到的，他們宣揚“你若不受割禮，就不能

與神和好；你仍然在黑暗裏，仍然遠離神。”這樣一來，他們就

將恩典之約改成了行為之約，也就是說，“人通過自己的努力才

能得救。” 

這種情況在今天的異端中最明顯。他們認為你只有到他們的

教會，只有去挨家挨戶敲門，或參與他們的聖禮，才能在神面前

稱義、得救。而羅馬天主教則教導說：人只有受洗禮或其它由神

職人員施行的禮儀，才算得救。 

這些將“恩典之約”變成“行為之約”的錯謬今天仍然存在

。假如你相信“得救惟獨本乎恩，藉著基督裏的信”，那麼你在

西方基督教裏就是少數——

現在很少人信這個因信稱義的教義；大家都不願討論這個題目，

因為大家不再認為這是極重要的問題。 

今天絕大部份福音派教會關於“人在得救上要加上自己的選

擇”(即“揀選耶穌”)的教導，是這種將恩典之約改成行為之約

的最不知不覺、最陰險的形式。這種所謂“自己選擇信基督”也

常常被稱為人的自由意志。但這種教導是要把我們帶回到“行為

之約”中去。 

150年前，神學家赫治(A.A.Hodge)這樣寫道： 

 



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

阿民念主義(即得救是神的恩典與人的自由意志合作的結果)

的觀點是：亞當因著不能履行那要求完全順服的約而失去了應許

，招來了懲罰。基督的死滿足了神的絕對的義；神因著基督的緣

故賜下一個新約，稱為恩典之約，向每一個人提供了亞當喪失了

的永生。方法是：神滿有恩典地降低了條件——

人只要相信、順服福音。 

按照此觀點，新約和舊約一樣，也是一個行為之約——

唯一的差別是對行為的要求低得多；神滿有恩典地幫助我們以行

為來滿足要求。按照此觀點，在新約裏，人若順服、相信福音，

就能確保得永生，就如在舊約裏人若完全遵行一樣。 

 

到此為止，我們已經看到了什麼是“行為之約”，什麼是“

恩典之約”。在“恩典之約”裏，耶穌完成了保證我們得生命的

一切工作。我們是死在過犯罪惡之中，我們是瞎眼的、赤裸的、

可憐的；我們沒有任何東西可以帶到神的面前。但我們有一位英

雄——

一位救主；祂是神的永生兒子，與父神在祂的榮耀裏。祂因著愛

我們，自己選擇成為肉身，成為卑賤，為我們贏得了我們所做不

到的。祂一生完全聖潔、公義，一生討神的喜悅；祂被釘在十字

架上，使那本應加在我們身上的神的忿怒降在祂的身上；但祂得

勝地從死裏復活，將祂的勝利，因著恩典、藉著信，賜給“死”

去的罪人。 

或許這就是為什麼那些被稱為“改革宗”的人們在聽到有人

說“我們得救有我們自己的自由意志那部份”(貢獻/功勞)時，

會那麼氣憤。後者(即持這種“人有自由意志並可自由地運用自

由意志”觀點的人)說：“救恩已經在那裏了，你、我還必須做

自己的一份(“揀選耶穌”)，加在基督的十字架上。” 

不！我們不順服、不相信福音本身就是罪；基督也為此罪死

了。這罪是生命與死亡之間的關鍵的罪。那種“得救有我們人的



 

第 12 講 ： “ 什 麼 是 約  ？ ”   

一份貢獻”的概念，完全違背了守約且滿有恩典的神的福音。 

從初代教會起就已存在這種錯誤。保羅對付過，馬丁．路德

對付過，加爾文對付過......。我想今天你們若開口，也一定會

面對，但我們不應退縮。 

不難看出，這種錯誤是在搶奪神的榮耀，也為人的自誇留了

餘地；它最終也會讓人自信他們憑著自己，有做正確選擇的能力

——而不是叫人伏服在滿有恩典的神的憐憫跟前。 

我們要警惕那些改約的人。一切被造之物都在立約、守約的

神掌管之下；這是一個榮耀的、躲避不了的事實。你要麼尋求自

己來守約(這是你已千百萬次失敗了的努力)，要麼信靠神自己的

拯救膀臂——神子、人子——耶穌基督。 

 

26......“必有一位救主從錫安出來，要消除雅各家的一切

罪惡。”27又說：“我除去他們罪的時候，這就是我與他們所立

的約。”(羅11:26-27) 

 

[註1] 

因為不實行嬰兒受洗，故嬰兒及兒童在長大受洗前雖在教會

裏，卻被排除在“約”外。詳見維保羅牧師“我們為什麼給嬰兒

受洗？”一文(2003年3月16日講道/王兆豐譯)。 


