
 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

healingwings.net 

第十三講(B) 

為什麼我從來沒有見過神蹟？ 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年8月10日) 

 

1摩西回答說：“他們必不信我，也不聽我的話，必說：‘耶

和華並沒有向你顯現。’”2耶和華對摩西說：“你手裏是什麼？”

他說：“是杖。”3耶和華說：“丟在地上。”他一丟下去，就變

作蛇，摩西便跑開。4耶和華對摩西說：“伸出手來拿住它的尾巴，

它必在你手中仍變為杖。5如此好叫他們信耶和華他們祖宗的神，

就是亞伯拉罕的神、以撒的神、雅各的神，向你顯現了。” 

6耶和華又對他說：“把手放在懷裏。”他就把手放在懷裏，

及至抽出來，不料，手長了大痲瘋，有雪那樣白。7耶和華說：“再

把手放在懷裏。”他就再把手放在懷裏，及至從懷裏抽出來，不

料，手已經復原，與周身的肉一樣。8又說：“倘或他們不信你的

話，也不信頭一個神蹟，他們必信第二個神蹟。9這兩個神蹟倘若

都不信，也不信你的話，你就從河裏取些水，倒在旱地上，你從

河裏取的水必在旱地上變作血。”(出埃及記4:1-9) 

 

我們在這個糾偏系列裏要作的，是丟掉已經學到的錯誤東西，

重新學習正確的東西。我想，這是我們大家正在做的事，我也盼

望這是我們一生都應該做的。上個禮拜我們開始講“為什麼我從

來沒有見過神蹟？”這個主題，今天是第二講。剛才大衛已經讀

了<出埃及記>的這段經文，現在讓我們一起來禱告：“父神啊，

我們再次禱告，求您賜給我們一個正確的認識，正確地、符合聖

https://healingwings.net/


 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

經地來看待神蹟奇事。求神幫助我們，讓我們明白，作為基督徒

我們應該期望什麼是我們生活中正常發生的事，叫我們明白是您

的靈作工，把那些靈裏死了的人救活過來，叫我們不去追求那些

您沒有應許我們的事，那些東西給我們帶來的是不安與煩惱；求

您幫助我們信靠那位行了神蹟奇事的，相信祂所行的大奇事；幫

助我們理解為什麼這些神蹟奇事會發生。我們禱告奉耶穌基督的

名求，阿們。” 

今天早上的這段經文我們大家都很熟悉，摩西被神呼召，要

將祂的子民從埃及為奴之地拯救出來。摩西懷疑那些人不會聽他

的，不會相信他。神怎麼回答的？神對他說：把你的杖丟在地上，

杖就變成了蛇......以及接下去的幾個神蹟。這裏，神所做的就

是告訴摩西，他們會聽你的，因為我要藉著你行大神蹟，這就是

為什麼他們會聽你。 

 

一、為什麼有神蹟奇事？ 

 

神蹟奇事的目的是什麼？耶穌曾在各鄉各城走動，人們把病

人放在路邊，凡碰一下祂的衣裳綴子的就得了醫治(可6:54-56)。

一群人被彼得的影子醫治(徒5:15)，被保羅的圍裙、手帕給醫治

好了(徒19:12)。保羅可以使死去的尤推古活過來(徒20:9)，彼得

不需要審問或任何其它程序就超自然地對亞拿尼亞和撒非喇執行

了教會紀律(徒5章)。我們應該怎樣來對待這些神蹟？那些得醫治

的人看上去並沒有相信；有些人根本就沒有信心，比方說，<使徒

行傳>第三章中聖殿門口那個瘸腿的乞丐、<約翰福音>第九章的那

個瞎子，他們沒有信心，也沒有盼望什麼特別的屬靈事情會發生。

有些人已經死了；要說“沒信心”，他們可真是沒有信心。我曾

不止一次地聽到過基督徒告訴我說，他們希望自己的影子也能醫

治別人。這是現實的期望嗎？我們難道期望人群今天也像基督在

世上的時代那樣得醫治嗎？這些事當然沒有發生，那麼問題出在



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

哪兒？ 

有人說：“神蹟發生在非洲、南美洲，發生在福音禾場上，

你到那裏就知道神蹟奇事還在發生。”可是我們在聖經裏看到的，

是發生在教會裏的。對於見不到神蹟的人，最常見的指責是“沒

有信心”(這可是對歷史上絕大多數基督徒，包括那些在親人的注

視下被活活燒死在火刑架上的烈士們，的莫大的一個起訴啊)。難

道第一世紀那些為了信仰的緣故被殺的基督徒們是因為信心不足

而未能行神蹟奇事嗎？這種說法合理嗎？聖經裏那些與神蹟奇事

有份的人並非一定要有大信心。 

 

二、目標 

 

我知道，這樣說好像是在謾罵似的。但我絕不想要搶奪生病

的人得醫治、遇到困境的人得幫助的希望。無論從哪個角度說，

我更不會要去限制神的大能。假如有人這樣指責我的話，是誣陷。

神完全有能力在祂看為合適的時候醫治、幫助人。但這裏受到威

脅的是基督教信仰的最根本的基礎--使徒與先知(弗2:20)，是我

們稱為<聖經>的神的話[註1]。此根基是使徒們立下的(林前

3:10)，我們應該做的是在此根基上建造，而不是在上面加添點什

麼。保羅說，我立了根基，你們各人要在上面建造。 

我們在聖經中讀到的神蹟是特殊的，它們並不一定是禱告的

結果，而是為了特殊的目的，由特殊的人以權柄所行的。假如我

們相信今天那些以信心治病、行神蹟的人仍然像使徒保羅那樣行

事，那麼我們就必須在這些人所講的信息面前絕對地順服。當摩

西說：他們怎麼會聽我的呢？神回答說，因為我要行神蹟。那神

蹟是絕對的兆頭，是證實摩西要說的話具有絕對的權威！羅馬天

主教就在追求這種神秘的奇跡，比方說，耶穌或馬利亞在某處顯

現了，或者有人看到了烈士流血的身子，或者酒變成了血，也就

是他們每個禮拜在做的所謂聖餐變體禮。羅馬天主教意識到，這



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

些神蹟對於他們宣告教皇、教廷的權威與聖經平起平坐是至關重

要的；他們是知道這種必要性的，他們從聖經的研究中知道，他

們必須要用神蹟奇事來證實他們的權威。這就是為什麼羅馬天主

教一頭扎進神蹟奇跡裏的原因。這可不是一件小事。 

假如我們缺乏對聖經絕對權威的共識，那麼教會是沒有希望

的。你們大家都知道前幾天美國聖公會發生的事吧。他們按立了

一個同性戀牧師，我沒有聽電台上的那個採訪；我們教會的長老、

執事告訴我說，採訪中奧瑞利問聖公會代表說：“此人難道不知

道他若被按立，會引起很大的麻煩嗎？”聖公會的那位代表說：

“那是他個人的事；他有權這麼做。”有趣的是，奧瑞利——這

位我們在電台上最常聽到的、羅馬天主教裏最抗羅宗的人——接

著問道：“但是，同性戀不是與聖經相違背的嗎？”那人的回答

是：“聖經不是最高的權威。”他說：“我們有教會大會的集體

決定和聖靈，這是我們的權威。”這裏，我們已經在我們的文化

裏看到，根基破了，根基被加上點了什麼，你可以往任何想要去

的地方去，你可以說任何你想要說的話。 

除此之外，教會的成員也很容易被這類假使徒所傷害。與神

和好不再是神奇妙的應許，而成了一個人的能力，這是一種能夠

經歷足夠的奇跡來證實他的信心的能力。在這一類屬靈的暴君面

前，多少可憐的靈魂不得不勞苦嘆息，面對“沒有信心”的起訴！ 

這裏的問題不是神的應許出了毛病，毛病出在你那裏，是你

沒有足夠的信心讓神作你想要神為你作的事。神蹟之所以沒有發

生，一定是出了問題，問題不是神，而是你！ 

且慢，我們還是有不同的路可以走的。 

 

三、討論提綱 

 

 我要來證明的是下面的幾點： 

1. 神蹟的目的是為了證實那行神蹟者所講的信息之權威性，



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

這是最重要的目的。 

2. 新約裏的神蹟最初是耶穌所行的。 

3. 耶穌賦予祂的使徒們能力，為了證明他們所傳信息的權威

性，從而完成全部聖經，就是今天早上你、我手裏的聖經。 

4. 假神蹟也有它們的目的，那就是為了假信息。 

5. 新約裏的神蹟是在歷史的轉變關頭出現的，因此我們不應

當期望它們是基督徒永遠的、共同的經歷。 

下面，我會以聖經為基礎來一場辯論。 

1. 神蹟為的是證實權威——從耶穌開始 

我們必須清楚，神蹟不是隨隨便便，也不是突發的奇想。神

蹟有其特定的目的與使命--為的是證實那行神蹟者的信息。我們

已經說過幾次了。對此，聖經裏不乏例證。讓我們用耶穌所行的

一個著名的神蹟來作為我們以聖經為基礎的辯論： 

 

1耶穌上了船，渡過海，來到自己的城裏。2有人用褥子抬著

一個癱子到耶穌跟前來。耶穌見他們的信心，就對癱子說：“小

子，放心吧，你的罪赦了。”3有幾個文士心裏說：“這個人說僭

妄的話了。”4耶穌知道他們的心意，就說：“你們為什麼心裏懷

著惡念呢？5或說：‘你的罪赦了’；或說：‘你起來行走’；哪

一樣容易呢？6但要叫你們知道，人子在地上有赦罪的權柄。”就

對癱子說：“起來！拿你的褥子回家去吧！”7那人就起來，回家

去了。(太9:1-7,黑體字為我所強調的) 

 

耶穌以祂行神蹟的大能證實祂教導的權威性。請看耶穌是怎

樣向(施洗)約翰證實自己的： 

 

2約翰在監裏聽見耶穌所作的事，就打發兩個門徒去，3問祂

說：“那將要來的是你嗎？還是我們等候別人呢？”4耶穌回答說：



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

“你們去，把所聽見所看見的事告訴約翰。5就是瞎子看見，瘸子

行走，長大痲瘋的潔淨，聾子聽見，死人復活，窮人有福音傳給

他們。......”(太11:2-5,黑體字為我所強調的) 

 

約翰想要知道祂到底是不是基督，耶穌怎麼回答他的？祂讓

那兩個門徒告訴約翰，祂所行的神蹟：你不需要再等什麼人，我

在這兒！這就證實了耶穌就是基督。再讓我們來看看尼哥底母所

說的話(別忘了此時的尼哥底母可能還未得救，但他當然是猶太人

的教師，是祭司)： 

 

2這人夜裏來見耶穌，說：“拉比，我們知道你是由神那裏來

作師傅的；因為你所行的神蹟，若沒有神同在，無人能行。”(約

3:2,黑體字為我所強調的) 

 

尼哥底母認識到神蹟奇事證明了耶穌是從神那裏來的教師；

耶穌解釋了神蹟的目的。祂在<約翰福音>五章36節那裏說： 

 

36但我有比約翰更大的見證，因為父交給我要我成就的事，

就是我所作的事，這便見證我是父所差來的。(約5:36) 

 

耶穌的超自然作為見證了祂是父所差來的。在讀到耶穌所行

的許多神蹟時，我們往往忽略了這些神蹟的目的，例如五餅二魚

餵飽五千人的神蹟。這裏我就只讀一下故事的結束語： 

 

13他們便將那五個大麥餅的零碎，就是眾人吃了剩下的，收

拾起來，裝滿了十二個籃子。14眾人看見耶穌所行的神蹟，就說：

“這真是那要到世間來的先知！”(約6:13-14,黑體字為我所強調

的) 



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

 

很多時候，我們常常不重視這一點。約翰為我們記錄下來人

們的反應：這真是那位先知！這個餵飽五千人的神蹟，證實了耶

穌先知的職分。當時大家都知道，對神聖的權威應該有一種什麼

樣的期望。 

 

30他們又說：“你行什麼神蹟，叫我們看見就信你；你到底

作什麼事呢？”(約6:30) 

 

這個要求認為，真正的彌賽亞應該有行神蹟的能力。這是聖

經裏多次聲明的： 

 

31但眾人中間有好些信祂的，說：“基督來的時候，祂所行

的神蹟豈能比這人所行的更多嗎？”(約7:31) 

 

將拉撒路從死裏救活的那個著名的神蹟，也有一個特定的目

的： 

 

40耶穌說：“我不是對你說過，你若信，就必看見神的榮耀

嗎？”41他們就把石頭挪開。耶穌舉目望天，說：“父啊，我感

謝你，因為你已經聽我。42我也知道你常聽我，但我說這話是為

周圍站著的眾人，叫他們信是你差了我來。”43說了這話，就大

聲呼叫說：“拉撒路出來！”44那死人就出來了，手腳裹著布，

臉上包著手巾。耶穌對他們說：“解開，叫他走！”(約11:40-44,

黑體字為我所強調的) 

 

叫拉撒路從死裏走出來的目的，是為了叫邊上站著的人相信

耶穌是父那裏來的。 



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

大祭司是知道行神蹟者的威脅的： 

 

 

47祭司長和法利賽人聚集公會，說：“這人行好些神蹟，我

們怎麼辦呢？48若這樣由著祂，人人都要信祂，羅馬人也要來奪

我們的地土和我們的百姓。”(約11:47-48,黑體字為我所強調的) 

 

有趣的是，他們甚至都不懷疑耶穌所行的神蹟。叫人納悶的

是，他們怎麼還不信。不過我們下面就會知道，他們的不信要定

他們更重的罪。 

這些大祭司們、法利賽人怕人們因為這些神蹟而信了耶穌。

耶穌所行的神蹟奇事變成了兩刃的劍。 

 

24我若沒有在他們中間行過別人未曾行的事，他們就沒有罪；

但如今連我與我的父，他們也看見也恨惡了。25這要應驗他們律

法上所寫的話，說：“他們無故地恨我。”(約15:24-25) 

 

定他們的罪是因為他們看見了，卻不信。耶穌所行的神蹟證

實了祂的信息，也叫那些詆毀祂的人要負更大的責任。彼得直截

了當地宣佈了神蹟奇事的原因： 

 

22以色列人哪！請聽我的話：神藉著拿撒勒人耶穌在你們中

間施行異能、奇事、神蹟，將祂證明出來，這是你們自己知道的。

(徒2:22) 

 

神以神蹟來證明耶穌真是神差來的。你們自己可以來讀一讀

福音書中其它的神蹟，就可以發現神蹟都有一個共同的原因，那

就是證實行神蹟者的權威。在福音書中我們看到：主要是耶穌，



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

當然也有使徒；耶穌不是唯一行神蹟的，使徒們也行了神蹟。 

 

2. 賦予使徒行神蹟的能力 

基督的工作通過使徒來繼續。有人可能會說，這個工作一直

在歷史中繼續。的確是在繼續，對此沒有人懷疑。但是，基督工

作的一個特殊方面沒有一直在歷史中繼續，那就是我們稱為<聖

經>的書卷與書信，它在某個時候已經完成，已經停止。唯獨聖經

是權威(拉丁文為SolaScriptura，這是十六世紀宗教改革的偉大

主題之一)。聖經是所有權威中的絕對權威，是神向人類啟示的知

識的絕對權威，是基督教信仰的基礎，是一切知識的起始點，是

你、我所知道的關於神的知識的起始點；不僅是我們一切知識的

起始點，也是一切知識的終結點。讓我們記住耶穌對祂的門徒們

所說的話： 

 

25我還與你們同住的時候，已將這些話對你們說了。26但保

惠師，就是父因我的名所要差來的聖靈，祂要將一切的事指教你

們，並且要叫你們想起我對你們所說的一切話。(約14:25-26) 

 

26但我要從父那裏差保惠師來，就是從父出來真理的聖靈；

祂來了，就要為我作見證。(約15:26) 

 

耶穌活過，死了，復活了，升天了，但這並不是結束；祂將

祂的靈澆灌下來。記不記得祂說：“我去是於你們有益的，我要

差了聖靈來。”這就是祂在這裏所說的。 

聖靈會將耶穌所說的都交付給使徒。上面的這段經文若不是

被人極度地誤用，我也不需要特意指出：今天的人沒有一個看見

過、聽到過耶穌的教導，也沒有一人從起初就與耶穌在一起。這

段經文中說的就是這個。讓我告訴你們，耶穌從來沒有對你說過



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

任何話。耶穌在你出生一千九百多年前已經升天到了父神那裏。

這裏祂是在與祂的門徒們說話。我們所知道的關於耶穌的事和話，

正是這些使徒準確地記錄下來的。 

救贖工作一直到基督升天，差遣祂的靈確保祂那得勝的信息

完成(書面定稿？)才完成。我絕不是不存敬畏之心，但我要問的

是：耶穌所做的事，假如我們不知道的話，對我們來說，有何益

處呢？祂將祂的信息以聖經來告訴我們。 

因此我們認為，聖經不是應用那已完成的救贖之工，而是完

成那救贖之工。這是兩個不同的概念。假如你們有興趣，可以仔

細查考。什麼是完成了的救贖之工？就是那些我們視為不再在歷

史中重復的事情。什麼是救贖工作的應用？就是那些為我們已經

完成了的救贖應用在我們身上。再說一遍，聖經是完成了的救贖

之工。使徒那超自然的、先知型的知識伴隨著超自然的神蹟來證

實此知識。記不記得前面摩西說的話？“他們怎麼會相信我？”

神說，“因為我會讓你行神蹟。”使徒們也一樣，耶穌對他們說，

“我會讓你們想起我對你們所說的一切話。”他們或許可以問：

“人怎麼會相信我們的話？”因為他們的信息有神蹟奇事伴隨。

這樣，我們就容易懂了。耶穌對祂的十一個使徒(不是對所有的門

徒)應許說，要賦予他們超自然的能力，是為了一個特殊的原因，

那就是證實他們的信息： 

 

14後來十一個門徒坐席的時候，耶穌向他們顯現，責備他們

不信，心裏剛硬，因為他們不信那些在祂復活以後看見祂的人。

15祂又對他們說：“你們往普天下去，傳福音給萬民聽。16信而

受洗的必然得救，不信的必被定罪。17信的人必有神蹟隨著他們，

就是奉我的名趕鬼，說新方言；18手能拿蛇；若喝了什麼毒物，

也必不受害；手按病人，病人就必好了。”19主耶穌和他們說完

了話，後來被接到天上，坐在神的右邊。20門徒出去，到處宣傳



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

福音。主和他們同工，用神蹟隨著，證實所傳的道。阿們。(可

16:14-20,黑體字為我所強調的) 

 

說方言、不怕蛇、不怕毒、按手醫病，所有這些神蹟奇事都

是為了證實那信息(即“道”)。在<使徒行傳>裏，我們也看到人

信主所伴隨的神蹟奇事。這一切都是為了證實使徒就是基督的出

口。 

<使徒行傳>第二章裏，我們讀到耶穌對使徒的應許得以實現。

耶穌對使徒們應許說，“你們要在耶路撒冷等我。”(我這裏就不

詳細地引述這段經文了。)這是特指的，祂可沒讓我們到耶路撒冷

去等祂。我們應該很清楚，這可不是對整個歷史、對所有教會的

命令和應許，除非我們認為全世界每一個基督徒都應該到耶路撒

冷去等候。等候什麼？等候“五旬節”嗎？可“五旬節”已經發

生了。因此，我們一定要明白“這些事已經停止了”這個概念；

它們發生過，但不是重復發生。下面的這段經文就能看到耶穌對

使徒們的應許已經實現： 

 

40彼得還用許多話作見證，勸勉他們說：“你們當救自己脫

離這彎曲的世代。”41於是領受他話的人，就受了洗。那一天，

門徒約添了三千人，42都傾心遵守使徒的教訓，彼此交接、掰餅、

祈禱。43眾人都懼怕。使徒又行了許多奇事神蹟。 

(徒2:40-43) 

 

他們恒心遵守使徒的教義[註2]，神蹟奇事也一直伴隨著使

徒。下面再讓我們來看一段神蹟證實教義的經文： 

 

29-30他們恐嚇我們，現在求主鑒察：一面叫你僕人大放膽量，

講你的道，一面伸出你的手來醫治疾病，並且使神蹟奇事因著你



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

聖僕耶穌的名行出來。”(徒4:29-30) 

 

彼得認識到他自己的權柄和放膽講話，靠的是神通過神蹟來

證實的。到了下一章，我們就看到神垂聽了彼得的禱告： 

 

12主藉使徒的手在民間行了許多神蹟奇事；他們(或作“信的

人”)都同心合意地在所羅門的廊下。13其餘的人沒有一個敢貼近

他們；百姓卻尊重他們。14信而歸主的人越發增添，連男帶女很

多。15甚至有人將病人抬到街上，放在床上或褥子上，指望彼得

過來的時候，或者得他的影兒照在什麼人身上。16還有許多人帶

著病人和被污鬼纏磨的，從耶路撒冷四圍的城邑來，全都得了醫

治。(徒5:12-16) 

 

“沒有一個人敢貼近他們。”記不記得<使徒行傳>第八章的

那個西門？他不僅僅是想加入那個團體，他不僅僅想接受神蹟，

他還想自己來行神蹟！彼得怎麼說的？“你和你的銀子都一起滅

亡吧！”西門說他有東西可以奉獻，這裏是銀子。我們可以說，

我們有更大的信心、決心來奉獻，但是我們想要奉獻給神的，不

過是污穢的財富，為的是要讓神賦予我們使徒的權威。彼得說：

“你和你的銀子都一起滅亡吧！”“沒有一個人敢貼近他們”——

是說給現代那些有醫治能力的人聽的。 

<使徒行傳>十四章1~3節中我們讀了關於保羅與巴拿巴： 

 

1二人在以哥念同進猶太人的會堂，在那裏講的，叫猶太人和

希利尼人信的很多。2但那不順從的猶太人聳動外邦人，叫他們心

裏惱恨弟兄。3二人在那裏住了多日，倚靠主放膽講道，主藉他們

的手施行神蹟、奇事，證明祂的恩道。(徒14:1-3,黑體字為我所

強調的) 



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

 

我們再一次看到，他們怎麼會聽保羅和巴拿巴說的？保羅他

們的權威是怎麼得到證實的？是主藉著他們的手施行神蹟奇事來

證明他們的權威。請注意：保羅寫的時候，這兩件事總是緊密相

連的： 

 

18除了基督藉我所作的那些事，我什麼都不敢提，只提祂藉

我言語作為，用神蹟奇事的能力，並聖靈的能力，使外邦人順服；

19甚至我從耶路撒冷，直轉到以利哩古，到處傳了基督的福音。(羅

15:18-19,黑體字為我所強調的) 

 

不要忘了哥林多教會的人懷疑保羅的權柄，保羅不得不加以

捍衛。他是怎樣捍衛的？ 

 

11我成了愚妄人，是被你們強逼的[我插一句：因為他們懷疑

他的使徒權柄]；我本該被你們稱許才是。我雖算不了什麼，卻沒

有一件事在那些最大的使徒以下。[我再插一句：這裏保羅看上去

好像不太對勁了，但他卻知道他的使徒權柄絕不是靠著他自己在

神面前的義；他說他的話就是具有絕對權威的神的話；但這並不

意味著他自己是公義的，所有他才說“我雖然算不了什麼”。]12

我在你們中間，用百般的忍耐，藉著神蹟、奇事、異能，顯出使

徒的憑據來。(林後12:11-12) 

 

神蹟奇事伴隨著宣講福音。請再看一看神是怎樣為祂的話見

證的： 

 

1所以，我們當越發鄭重所聽見的道理，恐怕我們隨流失去。

2那藉著天使所傳的話既是確定的，凡干犯悖逆的，都受了該受的



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

報應；3我們若忽略這麼大的救恩，怎能逃罪呢？這救恩起先是主

親自講的，後來是聽見的人給我們證實了。4神又按自己的旨意，

用神蹟奇事，和百般的異能，並聖靈的恩賜，同他們作見證。(來

2:1-4,黑體字為我所強調的) 

 

是神以神蹟奇事來證明，先是主作的見證，後是使徒們作的

見證。正如我們從聖經上所讀到的，神蹟奇事有特定的目的；它

們證實了行神蹟者所講信息的絕對權威。對於所有相信聖經是唯

一權威的人來說，神蹟奇事都有其目的，相信聖經是唯一權威應

該是世界上每一位歸正基督徒的基本概念，也是世界上每一個人

都應當相信的，因為聖經是神的話。神的信息已經全部地、一次

性地賜給了教會。追求神蹟對於教會來說，已經成了擔子而不是

祝福；對於那些自稱有此能力的人，我們應加以警惕。 

我再重申一下，這絕不是說神不能或不再聽人禱告，以超自

然的方式醫治人、或救人出危境了。我們在這裏所討論的是：人

作為神的器皿所具有的能力與權威，指的是使徒與先知。摩西將

他的杖扔在地上的時候，他沒有禱告求神把它變成蛇。此神蹟是

確鑿無誤的，正如摩西作為神的先知，口中所出的話是確鑿無誤

的一樣。 

 

3. 假神蹟是為了假信息 

在我們的社會裏，那些行神蹟的人傳講的、教導的，都是最

糟糕的教義，幾乎無一例外。眾所周知的就是四十頻道電視台上

的那些行神蹟者，諸如班尼．漢姆、科普倫之輩，他們的信息、

教義是最邪最歪的。按理說，他們是在行神蹟，那麼他們的信息

就應該是最完美的。這可不是一件小事啊！ 

既然基督的信息是由神蹟奇事來證實的，那麼那些尋求要傳

假信息的人就必然會以假的神蹟奇事來證明他們的信息。這就是



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

他們讓人相信他們所用的手段。 

 

21“那時若有人對你們說：‘看哪，基督在這裏。’或說：

‘基督在那裏。’你們不要信。22因為假基督、假先知將要起來，

顯神蹟奇事；倘若能行，就把選民迷惑了。23你們要謹慎。看哪！

凡事我都預先告訴你們了。”(可13:21-23) 

 

8那時這不法的人必顯露出來，主耶穌要用口中的氣滅絕他，

用降臨的榮光廢掉他。9這不法的人來，是照撒但的運動，行各樣

的異能、神蹟，和一切虛假的奇事，10並且在那沉淪的人身上行

各樣出於不義的詭詐；因他們不領受愛真理的心，使他們得救。

11故此，神就給他們一個生發錯誤的心，叫他們信從虛謊，12使

一切不信真理，倒喜愛不義的人，都被定罪。(帖後2:8-12) 

 

基督徒應該知道，超自然的事情可以出自邪惡。下面的這段

經文就可以證明： 

 

1“你們中間若有先知，或是作夢的起來，向你顯個神蹟奇事，

2對你說：‘我們去隨從你素來所不認識的別神，事奉他吧！’他

所顯的神蹟奇事雖有應驗，3你也不可聽那先知，或是那作夢之人

的話。因為這是耶和華你們的神試驗你們，要知道你們是盡心盡

性愛耶和華你們的神不是。4你們要順從耶和華你們的神，敬畏祂，

謹守祂的誡命，聽從祂的話，事奉祂，專靠祂。(申13:1-4) 

 

你看，這裏所說的看上去就像是神蹟。但是且慢，這個行神

蹟的人的真偽，是以他的教義來判斷的。使徒保羅對新約哥林多

教會也發出過類似的警告；這段經文是在論到方言。這個我們下



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

一次會專門來討論。 

 

37若有人以為自己是先知，或是屬靈的，就該知道，我所寫

給你們的是主的命令。(林前14:37) 

 

這些事發生在教會裏，有人在運用他們的屬靈恩賜，特別是

行奇事的能力，但他們走得偏了些。保羅站了出來，以他的使徒

權威說：“你以為你是先知，你以為你有神的道理嗎？我告訴你

們，我寫的是主的命令。”使徒的權威是絕對的。感謝神！神將

他們的信息保存在聖經上。你們看，我們的確是有使徒和先知，

但卻不是在哪一個培靈中心，是在神的話裏，是在聖經中。 

 

4.非使徒式的奇蹟？ 

我們在聖經裏也會讀到有些不是使徒的人行神蹟，但值得注

意的是，當這些事發生時，總是有使徒的按手。二十世紀初的偉

大神學家瓦費德指出： 

 

......在整本新約裏，從五旬節和哥尼流的事起，我們看到，

沒有一件神蹟奇事不是使徒的作為。 

 

這是我們應該知道的關於聖經裏的內容。五旬節的時候，所

有的使徒當然都在場，在<使徒行傳>第十章裏，我們清楚地看到，

在哥尼流家聖靈臨到眾人；所發生的一切都是因著彼得，除非我

們堅持說，使徒的在場和按手不過是偶然巧合，而不是造成這些

神蹟的原因。既然我們前面已經證明了，使徒必須是基督升天的

見證人，因此今天是沒有使徒的；那麼，這些就是不再重復的事

件。我想，這應該不是一件很難理解的事。 

 

5. 歷史的轉折點 



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

我們在新約裏讀到的超自然事件，是歷史轉折點的兆頭；這

個歷史轉折點就是基督降世，和祂的工作。新約，特別是基督所

啟示的福音，傳向全世界，是從五旬節開始的，正如<使徒行傳>

所記，天下各國的人都聚在那裏。這些超自然事件是神的應許實

現的記號。這也就是為什麼彼得指著五旬節教導說： 

 

16這正是先知約珥所說的：17“神說：在末後的日子，我要

將我的靈澆灌凡有血氣的，你們的兒女要說預言，你們的少年人

要見異象，老年人要作異夢。18在那些日子，我要將我的靈澆灌

我的僕人和使女，他們就要說預言。19在天上我要顯出奇事，在

地下我要顯出神蹟，有血，有火，有煙霧。20日頭要變為黑暗，

月亮要變為血，這都在主大而明顯的日子未到以前。21到那時候，

凡求告主名的，就必得救。(徒2:16-21) 

 

這些都是時代改變的兆頭與記號。所以彼得說，我告訴你們，

這就是先知約珥所指的。基督降世，帶來了拯救與審判(這我們後

面還會討論)，舊約變成了新約，歷史從主前變成了主後(或稱公

元前、公元後)。這些轉變都伴隨著神蹟、奇事與預言。這些神蹟

奇事從耶穌開始，然後我們看到由使徒所行或由使徒的直接參與

而發生。神非常小心地保護祂的話，甚至那些通過施洗約翰的事

工而信的人，在遇到五旬節來的人，問他們說：“你們受了聖靈

沒有？”他們回答：“沒有，也未曾聽見有聖靈賜下來。”然後

這些人就按手在他們身上，他們就開口說方言。 

有一點極重要，我們必須明白，我們關於神的一切知識有一

個權威的起始點，那就是使徒與先知。這些人由使徒的按手而被

帶進新約裏來，有神蹟奇事伴隨來證明那傳信息的人。所以，你、

我回頭來看新約的開頭，來讀我們手裏權威的<新約聖經>時，我

們要回到五旬節來。耶穌對祂的門徒們說，我要超自然地讓你們



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

記起我對你們說的一切話，你們會有我所有的超自然的能力，到

處醫治人。當然，他們沒有像耶穌那樣死去，但他們的權威信息

有神蹟奇事來證明。 

現代對神蹟奇事、對行神蹟者的好奇心已經起了破壞教會的

作用，是件壞事。我們不去進到那位擔當了罪的行神蹟者的榮耀

裏，反而倒要求看神蹟，正如耶穌所說，“這個邪惡、淫亂的世

代求看神蹟。”神蹟已經給了我們，讓我們信靠那些神蹟所證實

的信息和賜信息的基督。 

 

我們一起來禱告： 

 

父神啊，願我們因著你的靈相信你的話是美善的、公義的，

是真理。願我們不要偏離正道，去尋求神蹟奇事；讓我們清楚我

們的救主已戰勝了死亡，那是何等奇妙的神蹟！那是約拿的神蹟。

祂死了，三天之後復活。這個偉大的神蹟在我們死的時候，您也

會賜給我們。願此成為我們的希望，願此成為我們的平安。讓我

們讚美您的名，因為您如此奇妙地讓您的憐憫臨到我們。奉基督

的名禱告，阿們！ 

 

 

[註1] 

 范學德弟兄[傳道人/學者﹐<海外校園>及<生命季刊>編

委及撰稿人﹐著有<我為什麼不願意成為基督徒>和<心的呼喚>等

書]在細讀了本篇之後﹐認為此處似易引起誤解﹐建議將此句改

譯成﹕ 

 “但這裡受到威脅的是基督教信仰的最根本的基礎----

使徒與先知受聖靈感動所記錄下來的----全部聖經都是要證明耶

穌基督是主。” 

[註2] 



 

第 13講 (B) ： “ 為 什 麼 我 從 來 沒 有 見 過 神 蹟 ？  ”   

和合本聖經將“教義”(英文doctrine)一詞通通都譯成了“教

訓”。 


