
 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

healingwings.net 

第十四講 

給你們的應許 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年9月28日) 

 

前言 

 

我們終於講完了<為什麼我從來沒有見過神蹟？>小系列。我

猜想你們會說：“這就是一個神蹟呀！” 

今天早上我想談的是一個具有劃時代意義的主題——神的恩

典之約。我認為，恩典之約或應許最好是從約的神學這個角度來

理解、來珍惜。在約的神學裏，我們可以看到神的恩典在歷史中

逐漸展開的連續性。本來這是個很簡單的概念，但是如果你腦子

裏已經有了與此不同的概念，那這就變得很難理解了。我認為這

是理解我們信仰的根本要素。 

正確地理解神恩典之約的概念將對基督徒的一生有不可估量

的影響。正確地理解這個概念會大大減少我們在讀聖經時常常遇

到的困惑或不連貫性，就會對神的計劃，包括可見的和不可見的、

暫時的和永恒的，有個較清楚的認識；就如晨露在陽光下漸漸消

去、視野漸漸開闊起來一樣。我們也會對神所提供的和人對神提

供的反應，有一個更清楚的認識。作為基督徒，我們對自己的公

民、家庭成員、教會會員等等崗位和我們應如何行，有個很明確

的概念。 

什麼是神的恩典之約？為什麼說它榮神益人？它在實際生活

中又是怎樣實行的？我們對它應該有一個什麼樣的期望？這些是

我們要在這個系列裏討論的。今天早上我們只是把腳踏進水裏，

在以後的幾講裏我們將看到整個湖面蕩起清波來。這會影響我們

https://healingwings.net/


 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

的一生、我們的一切。 

我的禱告是：求神讓我們通過學習神的約所涵蓋的廣大範圍，

使我們在與神的關係上有很好的洞察力。我以為，正確地理解神

的約將使我們對神的教會、傳福音、過敬虔生活、婚姻、家庭、

政治等等各方面都有一個正確的觀念和正確的態度。假如你能理

解、懂得今天早上我們所要講的，那麼你在讀聖經上，至少是對

我所講的道，容易理解得多。 

 

簡介 

 

讓我們從歷史本身來進入這個主題：時間從樂園開始，也將

在樂園結束。起初，美善的神以祂的話創造了一個美好的世界(創

1-2章)；末了，美善的神將會成為天堂裏祂眾僕人榮耀的永恒之

光(啟22章)。在這兩個樂園之間，是整個人類波瀾壯闊的悖逆史

面面觀，也就是歷史。這是一部充滿了人類愛、恨、善、惡的歷

史；是一幅人類成功與失敗、輝煌的努力奮鬥與可恥的無能為力

的畫卷。此外，這部歷史所展示的是人類永遠不停地、然而又是

毫無結果的自我為主、自我實現的追求。 

記得我剛進大學時所學到的豪言壯語就是“努力奮鬥、實現

自我”。我們的創造主在<詩篇>的第2篇裏，對人類的這種“自以

為主”，以祂的憤怒宣告說： 

 

1外邦為什麼爭鬧？萬民為什麼謀算虛妄的事？2世上的君王

一齊起來，臣宰一同商議，要抵擋耶和華並祂的受膏者，3說：“我

們要掙開他們的捆綁，脫去他們的繩索。”4那坐在天上的必發笑；

主必嗤笑他們。5那時，祂要在怒中責備他們，在烈怒中驚嚇他

們，......(詩2:1-5) 

 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

你若把這些話應用在政治家們身上，實在很難找到例外。哪

怕是我們的基督徒政治家，往往也在這種論調中一意孤行。 

在這兩個樂園之間，我們也看到創造者在祂所創造的歷史中

的介入。聖經學家們一致認為：與人的目的相反，神在歷史中的

目的就是將榮耀歸於唯一配得榮耀的祂自己——“所以你們或吃

或喝，無論做什麼，都要為榮耀神而行”(林前10:31)。這是我們

在聖經裏不斷重復讀到的：人生的主要意義是榮耀神；神的主要

目的是榮耀祂自己的名。從我們基督徒的觀點看，歷史本身的目

的就是為了榮耀神；萬事萬物的運作也都是為此目的，就連我們

有疑問的事也毫無例外： 

 

4耶和華所造的，各適其用；就是惡人，也為禍患的日子所造。

(箴16:4) 

 

所有歷史事件——美好的與邪惡的——都是為了將榮耀歸給

神。因此我們必須明白，連人類的墮落——亞當和他的後代(即你

我)當然要為此負責——也同樣是為了榮耀神這個目的。這話怎麼

講呢？這就是說，將來我們到了天上，看到這一切，就會認識到

人類歷史上沒有一件事會給神帶來尷尬。當我們全都知道的時候，

如同主知道我們一樣(林前13:12)，就看見人類歷史上人的敗壞、

殺人、壓迫和種種令人心碎的醜行，都有著一個公義的、聖潔的

目的，那就是——神的榮耀。這一知識會成為那些得了神榮耀的

兒女們發自內心的、永恒的“阿們！” 

當我們回頭看希特勒的屠殺，看歷史上的暴君們時，我們會

說“阿們！”為什麼呢？因為“人的忿怒要成全你的榮美”(詩

76:10)。 

 

恩典之約 

 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

毫無疑問，在這一切的光彩之中最光輝的就是神尊貴而慷慨

地將祂的獨生子交在罪人手中(約3:16)。天使們的新歌就是對著

神的羔羊所唱： 

 

9他們唱新歌說：“你配拿書卷，配揭開七印，因為你曾被殺，

用自己的血從各族、各方、各民、各國中買了人來，叫他們歸於

神，......(啟5:9) 

 

我們怎麼在約的神學上來理解恩典之約？答案就是神在上述

的兩個樂園之間向人類提供的唯一希望，這一希望的基礎乃是神

的應許，祂的約，即祂與人所立的約。這就是我們的希望所在，

就是我們所信的——神會實現祂的應許。這是我們一切思想的源

泉，是我們所信靠的核心。 

 

另外兩約 

 

下面我簡單地再介紹一下我們在聖經裏看到的另外兩個主要

的約： 

一、創世之前，聖父與聖子立約，賜給了祂一群人——祂的

新娘(約17章;加3:16)。我們是聖父賜給聖子的禮物。這也被稱為

救贖之約。 

二、歷史一開始，神與亞當立了約。此約的要求是：亞當完

全、永遠地順服神。<創世記>2:17：“只是分別善惡樹上的果子

你不可吃，因為你吃的日子必定死。”這也被稱為行為之約。 

在此兩約之間，就是基督拯救新娘的恩典之約。行為之約的

基礎是神的聖潔與公義；它既不會被挪去，也不會被忘記，而是

由作為第二個亞當的基督來完成(林前15:45)。耶穌已經完成了此

行為之約。 

簡言之，有了救贖之約和行為之約，就必定有恩典之約。 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

 

宣告恩典之約 

 

恩典之約在人失去樂園的那一刻就已宣告。蛇剛剛用牠的狡

猾成功地使人墮落，神就宣告了祂對亞當所失去的救贖計劃。神

的有力宣告一定震撼了蛇的耳朵： 

 

15我又要叫你和女人彼此為仇；你的後裔和女人的後裔也彼

此為仇。女人的後裔要傷你的頭，你要傷他的腳跟。(創3:15) 

 

這就好像我一腳踩在一隻蟲子上一樣；它會咬我的腳跟，我

會踩碎它的頭。這就是此恩典之約的本質。神立了約，要打碎神

子民的仇敵的頭。在這一過程中，腳跟會受傷，那就是十字架。

從表面上看是失敗，但接下來是永遠的勝利。 

這也就是為什麼<馬太福音>(1:1-18)和<路加福音>(3:23-38)

兩本福音書中都追溯到耶穌就是那應許的後代。這也是今天一開

始的時候我所說的，“這是一個劃時代的主題”。神的恩典之約

的主導地位也可以從彼得在新約教會時代的曙光之下，在五旬節

宣講了神的應許上看出。他連解釋一下都不需要；他毫不懷疑，

下面的聽眾是明明知道此榮耀的信息所指的： 

 

39因為這應許是給你們和你們的兒女，並一切在遠方的人，

就是主我們神所召來的。(徒2:39) 

 

在這些猶太人的頭腦中，這個應許就是神的恩典之約。這也

就是我們下面馬上就要看到的——神給亞伯拉罕的應許。 

神不僅立即就宣告了恩典之約，並且馬上就開始實施。祂為

亞當和夏娃用皮子做了衣服(創3:21)，這當然就包括了流動物的



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

血，而不是他們自己用無花果樹葉子想要遮羞的徒然之舉(創

3:7)。這一恩典之約又可以從接下去該隱和亞伯的獻祭一事(創

4:3-5)上所看到的有關以血贖罪的概念。早在摩西宣佈之前，這

個概念就已經有了。 

可是，在今天所流行的神學裏，卻說“舊約裏沒有受難僕人

這個概念”。但我們在<希伯來書>11:4節裏看到，亞伯所獻的祭

是出於他對基督的真正信心；我們也讀到摩西信基督。因此，從

一開始我們就看到了流血贖罪的這個概念。 

 

亞伯拉罕的約 

 

神在聖經裏一再重復了祂的恩典之約。我們在挪亞身上看到

了(創6:9)，但更清楚的是在亞伯拉罕身上看到的(創12-17章)。

此恩典之約的根可以追溯到<創世記>十二章1~3節的經文；從這根

上長出的大樹到了新約時代覆蓋了整個地球。有人認為，這三節

聖經是整本<聖經>裏最重要的幾節經文。它們的確非常重要，我

們一起來讀一下： 

 

1耶和華對亞伯蘭說：“你要離開本地、本族、父家，往我所

要指示你的地去。2我必叫你成為大國。我必賜福給你，叫你的名

為大，你也要叫別人得福。3為你祝福的，我必賜福與祂；那咒詛

你的，我必咒詛他。地上的萬族都要因你得福。”(創12:1-3) 

 

<創世記>三章15節的那個應許——女人的那位後代要打碎蛇

的頭，要拯救神的子民——在這裏展開，成了三個應許： 

一、一個大國的建立； 

二、為這國祝福的，神必賜福與他；咒詛這國的，神必咒詛

他； 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

三、全地的人都要因著亞伯拉罕的後代而蒙福。 

作為基督徒，我們應該如何來理解這些應許？現在我們要進

入的，不僅是恩典之約的核心部份，也是約的神學的核心部份，

那就是我們怎樣來理解這三句經文。下面我所要講的是很簡單易

懂的，但我在這裏提醒大家：今天絕大部份的基督徒卻被教導、

帶領，認為不是這麼回事。假如你讀一下二百年之前寫的書就會

發現，它們都同意此觀點。但是那些近一百年來出版的書，卻都

持反對意見。 

在我看來，這個觀點就如同在日光之下一樣清楚。現在讓我

用以經解經的方式來分析一下這三節經文： 

 

一、一個大國 

這個大國——這個與神恩典之約緊密相關的大國，到底是什

麼？我們可以從大家最喜歡的聖誕節經文中找到答案： 

 

6因有一嬰孩為我們而生，有一子賜給我們，政權必擔在祂的

肩頭上。祂名稱為奇妙、策士、全能的神、永在的父、和平的君。

7祂的政權與平安必加增無窮。祂必在大衛的寶座上治理祂的國，

以公平公義使國堅定穩固，從今直到永遠。萬軍之耶和華的熱心

必成就這事。(賽9:6-7) 

 

你看，這裏所用的“政權”、“治理祂的國”等詞描述了一

個堅定地植根於基督的國度。換句話說，這個國度的存在完全取

決於她的國王。既然神是這個國的國王，這大國必然不斷增長(我

們馬上就會來討論這一點)。這個國裏都有些什麼人呢？誰是約裏

的人？誰是那國的公民？ 

我們都知道，<新約>是解釋<舊約>的。<新約>比任何其它解

經書都更具權威。彼得是位使徒，他寫了新約聖經。他在給基督



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

徒的信裏這樣寫道： 

 

9唯有你們是被揀選的族類，是有君尊的祭司，是聖潔的國度，

是屬神的子民，要叫你們宣揚那召你們出黑暗、入奇妙光明者的

美德。(彼前2:9) 

 

他用了猶太人的詞匯：“祭司”、“被揀選的族類”、“聖

潔的國度”；他宣告說：“你們就是這國度。” 

因此，我們對賜給亞伯拉罕的恩典之約的第一個理解是：以

色列民族是這個國度的種子狀態；新約以基督徒所組成的教會就

是這個國度本身。彼得的信息是寫給我們的，這難道不是顯而易

見的事嗎？當你們讀到新約書信時，上面所稱呼的“給某某某的

聖徒”時，你難道不認為是寫給你們的嗎？是的，彼得是寫給我

們的，是寫給一群聚集在一起聽神的話，敬畏、順服神的話的人，

是一群相信基督耶穌的人。這就是這個國度、這個大國。 

 

二、祝福與咒詛 

此恩典之約的第二點包含了祝福與咒詛。神說：“祝福這國

的，我必祝福他；咒詛這國的，我必咒詛他。”你看，神就是這

個國的保護神。神所要祝福、所要保護的是誰？神以什麼方式來

保護他們？假如我們讀完這段經文就知道，神所保護的就是教會。

上面我們從<以賽亞書>的那段經文上曉得，這國度必將不斷地增

長。<以賽亞書>26:15也說到國度的增長：以色列的邊境會越來越

大——我們可以說，必定會伸展到全地。我們也在但以理的異象

中看到那塊石頭打碎那尊像，變成一座大山，充滿天下(但2:35)。

在<以西結書>四十七章裏，我們看到聖殿前流出的一條河形成了

勢不可當的水勢。這裏的聖殿當然是基督。主耶穌在<馬太福音>

十三章裏把神的國比喻成從一棵芥菜籽、一點酵開始，長成大樹、

發成大團。 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

聖經裏無數次地說到神國不可阻擋地發展： 

 

9在我聖山的遍處，這一切都不傷人，不害物，因為認識耶和

華的知識要充滿遍地，好像水充滿洋海一般。(賽11:9) 

11他們不用各人教導自己的鄉鄰和自己的弟兄說：“你該認

識主”；因為他們從最小的到至大的，都必認識我。(來8:11) 

18我還告訴你：你是彼得，我要把我的教會建造在這磐石上，

陰間的權柄不能勝過他。(太16:18) 

 

毫無疑問，約翰在<啟示錄>中寫給七所教會的信，就是以神

恩典之約的這個特徵為背景的，因為當時的這些教會以他們暫時

的、短淺的眼光，看羅馬帝國是不可一世的，他們自己不過是個

小不點兒而已。約翰寫信給他們，安慰他們(我們也同樣受到安

慰)：教會的王是世上所有君王之王(啟1:5)。對這一小群人來說，

這該是多大的安慰啊！——“猶太人也好，羅馬人也好，你們的

基督是他們的王！” 

<詩篇>第二篇也有力地強調了亞伯拉罕恩典之約的這一特

徵，讓我們看到那些藐視神、與神為敵之輩的下場： 

 

10現在，你們君王應當醒悟，你們世上的審判官該受管教。

11當存畏懼侍奉耶和華，又當存戰兢而快樂；12當以嘴親子，恐

怕祂發怒，你們便在道中滅亡，因為祂的怒氣快要發作。凡投靠

祂的，都是有福的。(詩2:10-12) 

 

總而言之，亞伯拉罕恩典之約的第二點就是，教會作為世界

上的聖潔國度，必定在面對惡人進攻、在一切不敬虔之人面前大

獲全勝，必定會完成她的任務。這與今天流行一時的那種“末日

論”的大眾神學形成何等鮮明的對照！歷史上的基督教觀點都認



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

為教會必定會勝利，這不是因為你我很了不起，而是“神的熱心”

必定會成就這一切。這不是將榮耀歸給人，不是因為我們太自信。

不！我們的信心在於神的大能，在於神保守祂聖徒們的大能！假

如這是我自己的自信，那麼我對自己的得救就是基於自己的自信

心之上。我們當然相信聖徒堅忍到底；我們當然相信真正得救的

基督徒一定會忍耐到底。但這是為什麼？因為彼得告訴我們說，

神必保守我們到底。神不僅保守我們個人的信心，直到將我們安

全地帶入永恒；神也保守教會，教會必定會征服世界，將榮耀歸

給神！ 

以我看來，這實在是再清楚不過的了。但我卻發現，相信這

點的人竟然是極少數！你們在與人分享這個觀點的時候，也應當

小心，要注意對象，注意方式，因為有人會指責你。 

 

三、全地的人(地上的萬族) 

到此為止，我們已論述了：神立了約、賜了應許。第一，神

要以祂的恩典建立一個國度；第二，神要保護教會，教會必獲得

勝利。最後，神又宣告了與亞伯拉罕立約的第三點：“地上的萬

族都要因你得福。” 

恩典之約的這第三個特點確保了—— 

1)神的恩典必然會擴展到萬族，即所有的民族、人群和家庭。

這不是一小群被提的人，而是一個要改變世界的組織。 

2)他們必然會蒙福，會因教會的增長而蒙福。 

讓我們用使徒保羅給加拉太教會的信來結束這裏的討論。假

如有人以為我不應該把亞伯拉罕與教會扯在一起，那麼請看： 

 

8並且聖經既然預先看明，神要叫外邦人因信稱義，就早已傳

福音給亞伯拉罕，說：“萬國都必因你得福。”9可見那以信為本

的人和有信心的亞伯拉罕一同得福。(加3:8-9) 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

 

這段經文告訴我們，這個受神保護的國度——教會——由神

所稱為義的人組成。神稱他們為義的方式是賜給他們信心(腓

1:29)；因此，這個聖潔國度裏真正的、受保護的公民，是像亞伯

拉罕一樣在基督裏有信心的人。 

毫無疑問，因信(不是信靠自己，唯獨信靠基督)稱義(在神面

前被宣告無罪，站立得住)是這個恩典之約的核心。這個受保護的

國度——教會——的純真與活力，完全在於我們在基督裏的信。

你若離開因信稱義，你就離開了神的保護。這就是我們應該離棄

那些用市場方式開拓、發展教會的原因。離開了在基督裏因信稱

義，我不知道你們要靠的是什麼？靠的就只能是自己。 

前兩天我們全家去遊泳，四歲的兒子套上了一個救生圈，就

以為自由了，可以獨立行動了。他一下子就跳進水裏，結果像塊

石頭一樣地沉下去，我只好衝過去把他給提起來。這一來讓他清

醒了一下。我們也應當知道，因信稱義是使我們作為教會能夠浮

起來的原因；一旦離開因信稱義，我們就必定沉下去。教會是否

能生存，就在於是否持守在基督的信裏。耶穌來，是為了拯救我

們的靈魂——這就是我們的根基。 

我們讀到，以色列民族，也就是舊約的教會，長期以來在信

心上高、低起伏，作為基督的教會，以色列國至終完全離棄了信

心，結果神與她離了婚(耶3:8)。“所以我告訴你們，神的國必從

你們奪去，賜給那能結果子的”(太21:43)，也就是(新約的)教會。

因此，基督來的時候，雖然信息還是同一個信息，約還是同一個

約，但是神的國卻從以色列轉到了教會。以色列民族中所有有信

心的人都知道這一點；他們都去了教會——他們不再是去聖殿的

人；他們成了去教會的人(當時的教會是在家裏聚會的)。他們並

沒有離開亞伯拉罕的應許而轉到一個什麼新的組織裏去；他們知

道，教會就是神給亞伯拉罕的應許的實現。聖殿很快就成了“空

架子”，被毀，正如耶穌所預言的。 



 

第 14講 ： “ 給 你 們 的 應 許  ”   

雖然我們已經確定，教會必定會得勝，但<啟示錄>對具體的

教會——基督徒——警告說，要在信心裏堅忍下去，否則基督就

會挪去他們的燈台(啟2:5)。<羅馬書>十一章也給出類似的警告。

這並不意味著得救的人會失去救恩，卻是對教會的警告。當一個

教會不注重因信稱義而去注重其它事情時，有一天我們就會發現

我們已經不再是一個教會了，而成了一個活動中心、互助組織或

是什麼其它的東西了，我們也就當然不再是一個國度，有一天就

會消失。我希望這點是很清楚的，也是我以後幾講的基礎。 

在理解了上述所討論的內容之後，下面的問題就是：神是如

何來保守祂的國度，來使她成長、壯大的？信心是靠什麼來維持

其生命之火，來將救恩帶到萬族的？這就是我們下一次聚集時所

要學習的。 

 

讓我們一起來禱告： 

 

父神啊，我們感謝您！您沒有讓我們留在黑暗裏。父啊，我

們感謝您造了我們，生了我們。離開您的話，我們根本無法生存。

您賜給了我們生命，但我們卻選擇了背叛您。我們所有的人都背

叛了您，但您卻賜下了應許，要把我們從黑暗中拯救出來，要把

我們組成一個身子。您保護這個身子，直到永遠，直到樂園完全

重建，好叫我們永遠以您為樂！神啊，願我們在這地上生活的追

求，是為了榮耀您的名，為了高舉福音，因為它關係到我們的一

切。讓我們追求您的國、您的義。奉基督的名禱告，阿們！ 

 


