
 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

healingwings.net 

第十六講 

先知、祭司、君王 
信息：維保羅 

翻譯：王兆豐 

(2003年10月19日) 

 

18我必在他們弟兄中間，給他們興起一位先知像你。我要將

當說的話傳給他；他要將我一切所吩咐的都傳給他們。(申18:18) 

 

回顧 

 

目前我們正在學習的東西，是十一、二歲的孩子經過<要理問

答>的訓練就應該知道的。上次我講了基督是中保。面對於人所不

可避免的死亡與黑暗這個最大的問題時，還有什麼比一位具有神

的能力的人來使人與神和好更切實際的事嗎？ 

我們可以坐下來對各種可能性作出假設：“用什麼方法為人

類解決這個問題？”我實在想不出還有什麼方法比神來幫我們解

決這個問題更好的答案了。這不僅僅是符合聖經的，也是最切合

實際的。神的兒子不是在天上，而是降卑下來成為人，來使人與

神和好。 

人類的智慧與努力在使我們與創造者和好這件事上已經一再

證明是失敗的。聖經裏6這個數字代表的是人的數字(啟13:18)。

無論把多少個6加在一起，也永遠不會成為7這個完全的、完美的

數字。我們的中保、我們的救主耶穌既是人，也是神，因此祂在

任何方面都是無限完美的7。上次我們討論過，祂在本質上既具有

人性，又具有神性——是人，也是神。今天早上我們在詩歌中也

唱道——“軟弱卑微而又無限偉大”。因此，祂不僅適合於代表

https://healingwings.net/


 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

人類，祂也具有無限的能力在與罪孽、邪惡的爭戰中得勝。正如<

要理問答>所敘述的：“祂有能力承受神無限的忿怒而不致沉淪。” 

神——就是那位人人都知道祂存在的神(羅1章)——滿有恩

典地差了祂的兒子來為人求和。祂是我們唯一的希望。 

 

5因為只有一位神，在神和人中間，只有一位中保，乃是降世

為人的基督耶穌。6祂捨自己作萬人的贖價，到了時候，這事必證

明出來。(提前2:5-6) 

 

讓我們一起來禱告： 

 

父神啊，求您讓我們今天早上更認識我們的救主耶穌。我們

常常以自己的感覺來想像耶穌；我們文化中各種各樣耶穌的畫像

都會引起我們的胡思亂想。這是多麼糟糕的事啊！今天早上我們

禱告：願我們能夠真正理解祂的職分，明白祂的事工，更清楚地

知道祂所完成的偉業，好叫這一切都榮耀您的名，也使我們得餵

養。禱告奉基督的名，阿們！ 

 

基督的職分 

 

在知道了我們的中保耶穌基督的人、神本質之後，現在讓我

們一起來學習基督作為我們中保所擔任的職分——耶穌是先知、

祭司、君王。 

或許有人會不同意，說聖經裏沒有直接教導耶穌的這些職分。

聖經裏的確沒有一句經文對這三種職分作過直接的宣告，但是正

統基督教(至少是從宗教改革以來)都有此共識。很多<信仰告白>

都是在宗教改革時期寫成的；它們都詳盡地論到了基督的職分，

並且加以強調。我會證明基督的這三種職分是有根有據的。 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

在我們討論這些職分之前，讓我們記住基督作為中保的本質。

我們已經討論過，但我還要再強調一次。我們的這位中保是人也

是神。在我們討論祂的幾種職分的時候，要一直記得這個本質與

屬性。基督在執行這些職責時，出於祂的人性，祂富有完全的同

情心；出於祂的神性，祂具有全然的大能。也就是說，在人中間

從來沒有過一位像祂那樣充滿熱情的先知、富有同情心的祭司和

偉大的君王。同時，祂的神性又使祂成為神完美的代言人、無以

倫比的祭司和具有絕對權能的君王。 

 

一、先知 

 

哲學作為一門學科，有三個最主要的分類：1)形而上學，即：

什麼是真的；2)倫理道德，即：什麼是對的；3)認識論，即：我

們是怎麼知道的。 

作為先知，基督給人類帶來了人憑著自己無法獲得的真知識，

是哲學家們永遠無法知道的。 

我在大學裏學過哲學，事實上哲學都是在一個圈子裏繞，是

找不出什麼新東西的。我記得在一門哲學課上，教授有一次告訴

我們，說他下課前會講一講什麼是“無限”。下課鈴響了，他收

起了講台上的書，我們大家都盯著他看。他問道：“你們看著我

幹嘛？”有人說：“你不是說要講‘無限’嗎？”他說：“噢，

對了。”他拿起一枝粉筆，說：“無限從一個點開始。”隨手就

在黑板上劃了一個點，接著一邊走一邊拿著那枝粉筆在黑板上、

牆上留下一條白線，一直走到門口就消失了。那是星期四。下一

個星期二又是他的課。上課時間已經過了五分鐘了，教授還未出

現，大家都焦急地等待著。突然，他從後門進來，手上的那枝粉

筆又在門上、牆上劃——一直劃到黑板，接到上次的那個地方，

然後宣佈：“這就是無限！”他是在說明一點：很多問題是沒有

答案的；人人都提出自己的假設，但沒有人能真正證明。 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

耶穌帶給人類的，是人所不知道的——什麼是真實？什麼是

對的？我們是怎麼知道的？那是因為祂說的就是神的話。耶穌是

世界的光(約1:4-5)，是摩西說的那位偉大的先知，也就是今天早

上我們所讀的那段經文： 

 

18我必在他們弟兄中間，給他們興起一位先知像你。我要將

當說的話傳給他；他要將我一切所吩咐的都傳給他們。(申18:18) 

 

我們怎麼知道這裏摩西是在指耶穌呢？彼得在<使徒行

傳>3:22~23裏解釋說： 

 

22摩西曾說：“主神要從你們弟兄中間給你們興起一位先知

像我，凡他向你們所說的，你們都要聽從。23凡不聽從那先知的，

必要從民中全然滅絕。”(徒3:22-23) 

 

雖然耶穌就是那位偉大的先知，但人們的心裏對真理並沒有

真正的興趣。盡管人們對某些事情的真相很有興趣，例如人人都

想知道誰是刺殺肯尼迪的真正兇手等等，但是對於真正的真理，

人們是沒有興趣的(約4:11)。至少這是耶穌的看法： 

 

19光來到世間，世人因自己的行為是惡的，不愛光倒愛黑暗，

定他們的罪就是在此。(約3:19) 

 

人們對真理或真相[註1]感興趣是有限度的，特別是當對事情

真相的調查是衝著自己來的時候。我們都知道，在目前的競選中，

對候選人的生活細節的詳查以及人身攻擊已到了何等醜陋的地

步！有人曾經兩次勸我去參加政府官員的競選，然而我知道我是

通不過這種競選調查的。只要他們的顯微鏡對著我，就能找到我



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

的毛病。我想你們也不例外；只要是五歲以上的，都有問題，對

嗎？ 

耶穌來的時候，告訴我們的不是誰殺了肯尼迪或者是否有火

星人這類問題。祂告訴我們的，是與我們息息相關的真相。<希伯

來書>1:2中說，神通過祂的兒子對我們說話： 

 

12神的道是活潑的，是有功效的，比一切兩刃的劍更快，甚

至魂與靈、骨節與骨髓，都能刺入、剖開，連心中的思念和主意

都能辨明。13並且被造的沒有一樣在祂面前不顯然的。原來萬物

在那與我們有關係的主面前都是赤露敞開的。(來4:12-13) 

 

你看，先知所說的是我們聽了感到很不舒服的東西。基督教

的基要真理告訴我們：人與真理的化身基督發生衝突，把祂釘上

了十字架。也就是說，人類是不能承受真理的；人對真理的厭惡

是始祖墮落後的結果。人們不僅僅是對那些聽了很不舒服的真相

反感，即使是當基督以先知的身份告訴人們救恩的希望這個好消

息時，人們還是報以嘲笑。<哥林多前書>1:18說：“十字架的道

理，在那滅亡的人是愚拙的。” 

直到今天，基督以祂的話和祂的靈仍然在執行著先知的職分，

向我們啟示，告訴我們祂的話是真理。今天與保羅寫<哥林多前書>

的時候沒有兩樣，那些相信他們自己的聰明智慧的人，仍然把十

字架看作是愚拙的。對那些站在自己如流沙般的義行上的人，十

字架仍然是絆腳石(林前1:23)。因此我們得出結論：盡管基督的

福音是神拯救的大能(羅1:16)，但在一定程度上，福音信息本身

是不足以拯救人的。很多人聽到了福音，卻拒絕接受。因此，就

需要基督的第二個職分：祭司。 

 

二、祭司 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

 

我們不需要讀很多的舊約就可以知道祭司的職分(代下31:4;

來7:5)。祭司與先知的差別在哪裏？先知是代表神來到人中間的，

是代表神向人說話的；祭司則是代表人來到神面前的。 

 

1凡從人間挑選的大祭司，是奉派替人辦理屬神的事，為要獻

上禮物和贖罪祭。(來5:1) 

 

舊約中有聖殿、外院、內院、至聖所。大祭司一年一次帶著

犧牲的血進到至聖所內，把血撒在施恩座(約櫃)上，藉以贖罪(利

16:13-16)。這一切的價值當然在於它指向基督的贖罪工作(來11

章)。基督成為我們的大祭司後，結束了人間任何祭司的功用。祂

是我們的大祭司(來5:10)，高過天使，高過摩西，更不用說高過

舊約的所有祭司了。 

祭司們不得不用動物的血來贖他們自身的罪(來5:3)。人的祭

司不像基督那樣能夠體恤我們的軟弱(來4:15)；他們自己也會死。

我們的大祭司耶穌是不受這些限制的。<希伯來書>告訴我們： 

 

23那些成為祭司的，數目本來多，是因為有死阻隔，不能長

久。24這位既是永遠長存的，祂祭司的職任就長久不更換。25凡

靠著祂進到神面前的人，祂都能拯救到底，因為祂是長遠活著，

替他們祈求。(來7:23-25) 

 

人的祭司最大的有限性就是他們所獻的祭本身。這是他們與

基督這位大祭司之間最重大的差別，因為牛、羊的血是不能贖罪

的(來10:4)。祭司帶到至聖所的，不過是動物的血；它本身沒有

能力除去罪，就像我們一會兒要擘的餅、喝的杯一樣——離開了

信，這些東西就成了咒詛，就不再是我們在基督裏得贖的記號與



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

印證。 

 

5所以，基督到世上來的時候，就說：“神啊，祭物和禮物是

你不願意的，你曾給我預備了身體，6燔祭和贖罪祭是你不喜歡

的。”7那時我說：“神啊，我來了，為要照你的旨意行，我的事

在經卷上已經記載了。”(來10:5-7) 

 

基督的身子就是預備作為獻給神的祭，來完全滿足神公義的

要求。這才是真正的贖罪祭，所以保羅說，“基督是我們的逾越

節羔羊”(林前5:7)。只有基督的血才能真正滿足神的公義。因為

我們都知道，神是公義的神，祂必定要審判罪——不是審判你，

就是審判那位代替你受審的。我們的大祭司帶著祂自己的血，獻

給神，因為我們污穢的血是絕不可能被神接受的。所以說基督是

大祭司，祂來到天上真正的至聖所——不是人手所造的聖殿——

獻上祂自己的血(來9:23-28)。 

當我們明白這些之後再讀舊約時，舊約就變得有血有肉，和

我們個人直接有關。你們想一想吧！聖經的三分之二都是舊約。

我們若看不到這些，該是多麼可惜啊！正是基督獻上的祭才使神

的忿怒不再臨到我們。 

 

基督的代禱 

 

雖然基督大祭司的祭只一次就永遠地贖了我們的罪(來

10:10)；祂永遠是我們的祭司。但作為祭司，基督仍然一直在為

我們代禱(約17章;羅8:34)。什麼是祂的代禱呢？正如耶穌為彼得

禱告，讓他的信心不致失去。記不記得<路加福音>22:31~32中耶

穌對彼得說的：“西門，西門！撒但想要得著你，好篩你像篩麥

子一樣。”可以想像，彼得聽到主耶穌這句話時的那副樣子有多



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

麼可怕！ 

耶穌接著對他說：“但我已經為你祈求，叫你不至於失了信

心。你回頭以後，要堅固你的弟兄。”我們很自然地會問：從哪

裏回頭？當然是從他的失敗中回頭。彼得確實失敗了：他害怕了，

跌倒了，否認了基督。但彼得與猶大不同；他悔改了，因為基督

沒有為猶大代禱。彼得的信心因著基督的代禱而蒙保守。 

我們有一位大祭司為我們代禱，好叫我們不致失去信心；因

此我們可以滿有把握，盡管我們軟弱，我們的信心會蒙保守，可

以堅忍下去——不是因為我們堅強，而是因為我們有一位替我們

代禱的大祭司，在我們信心軟弱的時候保守我們(約17:20)。 

父接受子犧牲的祭，聽子的禱告。基督是我們必須信靠的祭

司。基督先知的職分確保了祂所傳信息的正確性；祂祭司的職分

保證了父神公義的審判得到滿足。這兩者之間是緊密相關的。信

息是真實的，但若沒有實質，就無意義可談。就好像今天的貨幣

是以黃金作為後盾一樣。當一個國家的經濟很糟糕時，像意大利

那樣，一杯咖啡要賣八萬里拉(意大利貨幣單位)，因為里拉後面

沒有後盾。基督先知的職分和祂的信息是以祂祭司的職分為後盾

的。假如我告訴你去與神和好，但我拿不出任何東西可以滿足神

的公義要求，又有什麼用呢？難道我對你說：“你自己好自為之

吧！”結果當然是慘敗。 

除了先知和祭司之外，基督還有一個職分——得勝的君王職

分。 

 

三、君王 

 

這是今天早上的最後一部份，我打算在這點上多花些時間。

今天在基督教的大多數宗派裏，人們不相信基督的君王職位。他

們相信基督是先知、祭司和將要來的君王。有一年我在神學院讀

書，讀到一段我很喜愛的一位改革宗神學家的話。他說，基督今



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

天就是“萬王之王”。我們班上的助教對我說：“那傢伙是個異

端。”我問為什麼？他說，因為那人相信基督現在就是君王。我

想，我真不知道誰是異端！你說基督不是王，解釋說“基督還沒

有坐在寶座上；祂是要來的王。”這是今天我們的基督教文化裏

大多數人的觀點。因此我要來解釋這個問題，因為這種觀點的破

壞性後果是極其嚴重的。它是不符合聖經的，是有害的。它不僅

僅是一個神學上的聲明，而且與你是有關係的。假如它還沒有對

你產生直接後果，那就一定會在你的後代身上產生後果。就像一

隻漏氣的胎，你不把它修補好，總有一天你會開到溝裏去的。 

 

2仰望為我們信心創始成終的耶穌，祂因那擺在前面的喜樂，

就輕看羞辱，忍受了十字架的苦難，便坐在神寶座的右邊。3那忍

受罪人這樣頂撞的，你們要思想，免得疲倦灰心。(來12:2-3) 

 

基督看到了前面的喜樂，忍受了十字架，現在已經坐在了父

的右邊。基督並不是坐在那裏休息。由於受“時代論”

(Dispensationalism)的錯誤影響，我們常常不重視基督君王的職

分。“時代論”是今天基督教裏的主流，它主張“基督的國度要

等到祂第二次再來才開始”。有些現代形式的“時代論主義”者

同意“基督是王”的某些方面，但卻不承認基督是掌管一切的萬

王之王。 

<但以理書>裏談到基督升天的另外一半。我記得幾年前讀到<

但以理書>時，對我的感情衝擊很大。一般來說，我不是那種在神

學上容易感情衝動的人，但偶然也會有。<但以理書>下面的這段

就是其中之一。你們知不知道<使徒行傳>1:9那裏耶穌升天之後發

生了什麼事？你有沒有問過這樣的問題：“祂到哪裏去了？”看

上去像迷一樣。讀到<但以理書>時，我突然意識到耶穌去了哪裏： 

 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

13我在夜間的異象中觀看，見有一位像人子的，駕著天雲而

來，被領到亙古常在者面前，14得了權柄、榮耀、國度，使各方、

各國、各族的人都侍奉祂。祂的權柄是永遠的，不能廢去；祂的

國必不敗壞。(但7:13-14) 

 

這就是耶穌升天後的那一半。祂駕著雲來到亙古常在者——

父神的面前，父神將國度交給祂。那是永恒的國度；祂具有一切

的權柄；祂的國永遠不敗。 

 但“時代論”者們卻常常把這段經文解釋成“基督未來

千禧年的掌權”。下面這段話就是他們的書面聲明：“基督再來

時這一切必定實現。”我從前上神學院時受到的就是這種教導，

說<但以理書>第七章這段話是指基督的再來——基督會“駕雲”

而來。順便問一下，你們中間學過<但以理書>的人請舉手。你們

大部份人聽到的大概都是這種理論——說那是指基督的再來。我

在神學院時困惑不解的是：<但以理書>上的這段話到底是描寫基

督降下來呢，還是升上去？答案很清楚：不是降下到世上來，而

是升上去——到亙古常在者父神那裏去！ 

舊約裏大衛的國度就是指著基督的這個國度。舊約中有先知、

祭司和君王。誰是那位象徵基督君王職位的王？是大衛。我們怎

麼知道？<使徒行傳>2:29~31告訴了我們： 

 

29弟兄們，先祖大衛的事，我可以明明地對你們說：他死了，

也埋葬了，並且他的墳墓直到今日還在我們這裏。30大衛既是先

知，又曉得神曾向他起誓，要從他的後裔中立一位坐在他的寶座

上，31就預先看明這事，講論基督復活說：“祂的靈魂不撇在陰

間；祂的肉身也不見朽壞。”(徒2:29-31) 

 

基督是什麼時候開始擔任這一君王職分的？是在祂復活的時



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

候，是在祂升天的時候！那時祂就開始了掌管君王的權柄，而不

是等到祂的第二次再來。祂現在就是王！今天基督教裏很流行的

對撒但的定義是錯誤的——把撒但看成了這個世界的王。我在成

為基督徒後很多年中受的都是這種帶領。從一定的角度說，情況

是這樣(林後4:3)——很多人都在撒但的掌管之下；但撒但絕不是

神，絕不是王。基督是萬王之王、萬主之主(啟19:16)，這點在<

以弗所書>第一章裏是再清楚不過了： 

 

20就是照祂在基督身上所運行的大能大力，使祂從死裏復活，

叫祂在天上坐在自己的右邊，21遠超過一切執政的、掌權的、有

能的、主治的，和一切有名的；不但是今世的，連來世的也都超

過了。22又將萬有服在祂的腳下，使祂為教會作萬有之首。23教

會是祂的身體，是那充滿萬有者所充滿的。(弗1:20-23) 

 

作為君王，基督所做的事有：制定律法，執行律法(雅4:12)。

祂設立地上的政權(弗4:11;羅13章)；祂頒發獎賞(啟2:10)；祂糾

正偏差、錯誤(啟3:19)；祂為了自己的榮耀叫萬事運行(羅

14:10-11)，等等，等等。 

我想在結束之前強調基督君王所做的兩件事。首先，祂征服

了那些祂已經為他們贖了罪的人的心。這裏我回到我們已經討論

過的先知、祭司和君王的職分。作為先知，祂帶來信息；作為祭

司，祂滿足神的忿怒；作為君王，祂征服我們、拯救我們，把我

們救到祂的國度裏。你們從前在黑暗之中，祂帶來福音，祂付上

代價，祂得到了你們。你們是屬於祂的；祂是你們的王。 

 

16正如經上所寫的：“此後，我要回來，重新修造大衛倒塌

的帳幕，把那破壞的，重新修造建立起來。”(徒15:16) 

 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

誰在建造？神在建造。誰是石頭？我們是石頭。我們的活石

——祂創造了我們，但我們卻在叛逆中失落。祂以自己的寶血贖

了我們，因此祂是我們的創造者，也是我們的救贖者。祂是人心

之王；祂行使祂的權柄。 

很多人不喜歡聽到說基督掌管他們的心。請看<箴言>21:1： 

 

1王的心在耶和華手中，好像隴溝的水，隨意流轉。(箴21:1) 

 

祂是你們心的王。我們裏面的那種自我為主的東西是不喜歡

這個概念的。今天我們常常聽到基督徒說：“我是自己人生的駕

駛員；基督是我的副駕駛。”不！祂是艦長，祂是王，祂是萬事

萬物之王，包括你的心！雖然今天我們裏面的自我還在背叛著，

我希望我們現在已經知道了這一點：有一天我們會感謝祂——祂

將我們從自己愚蠢的自我中救了出來。我們會說：“謝謝您成為

我心的主！謝謝您的掌控！因為我曾熱愛黑暗，恨惡真理，但您

卻征服了我。” 

基督的這種恩典是通過祂的話和聖禮賜給人的，這也是神征

服我們的方式。有人說，基督口中的劍(啟19章)在一種角度上說

就是祂的話語征服人心的能力。因此我們相信，祂具有掌管人心

的權柄。祂付上了代價，把我們救到祂的國裏。 

基督君王的職分還有另外的一面，我們絕不可忽視。<威敏斯

特信仰告白/要理問答>教導說：“王報復那些不認識神的、不順

服福音的人。”因此，君王的職分應該從另外一個更準確、更符

合以經解經原則的角度來看： 

 

15有利劍從祂口中出來，可以擊殺列國。祂必用鐵杖轄管他

們，並要踹全能神烈怒的酒榨。(啟19:15) 

 



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

基督是位慈愛、美善的王；你在地上是找不到這樣的君王的。

但我們必須知道，違抗基督這位君王與違抗世上任何君王不同。

我們在說到君王時，就自然而然地想到頭戴冠冕的皇帝，並且說：

“君王也是人，我為什麼一定要順服他？他有什麼權利管我？”

但違抗基督就意味著違抗真、善、美、義。祂不僅是一個人，請

記住祂也是神。作為神，祂的本質就是真、善、聖潔、公義等真

正美好的東西。因此，違抗基督就是邪惡的、不敬虔的。這也是

為什麼聖經說不信就是罪(來3:12)。在道德上，不信並不是中性

的，而是有罪的。無神論是罪，因為它違反了“十誡”的第一條。

你不信神，就是在否認你已經曉得是真的、真理的東西。我們知

道不信的人會怎麼做——他們行自己眼中看為正的事，其結果就

是暴君、獨裁、黑暗、死亡。 

美善、真理與公義必然戰勝邪惡與不信，因為美善不是一種

摸不著邊際的東西。神就是美善；神必要消滅邪惡與對抗——不

僅是在歷史上，更是在永恒中。讓我們一起來記住新約中引用舊

約最多的一節經文： 

 

25因為基督必要作王，等神把一切仇敵都放在祂的腳下。26

盡末了所毀滅的仇敵就是死。(林前15:25-26) 

 

頌讚歸於基督！作為先知，祂把神的話帶給人；作為祭司，

祂滿足了父神的公義；作為君王，祂滿有慈愛、不可抗拒地將我

們從我們自己的違抗、悖逆中救了出來。 

 

讓我們一起禱告： 

 

父神啊，我們求您叫我們更好、更深地認識我們救主的美，

認識祂所帶來的奇妙福音、祂的犧牲與大愛、祂的絕對權威與大

能。父啊，願這一切使我們的心跪在祂面前，對祂的話存敬畏之



 

第 16講 ： “ 先 知 、 祭 司 、 君 王 ”   

心，對祂的犧牲存感激之情，對他的至尊至聖充滿景仰。父啊，

求您叫我們更快地成長，更多地認識我們永活的救主，明白祂為

我們所成就的。願這一切都歸榮耀於您！奉基督的名禱告，阿們。 

 

[註1] 

英文“Truth”一詞既可作“真理”又可作“事實/真相”。 


